
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

An Introduction to Philosophy 
W. Russ Payne PhD 

Bellevue College 
Copyright 

Contents 

Introduction ………………………………………………. 3 

Chapter 1: What Philosophy Is ………………………….. 5 

Chapter 2: Critical Thinking I, Being Reasonable….……. 11 

Chapter 3: Critical Thinking II: Logic…………………… 21 

Chapter 4: Ancient Philosophy ………………….………. 41 

Chapter 5: Rationalism ………….………………….……. 56 

Chapter 6: Empiricism …………………………………… 68 

Chapter 7: Philosophy of Science ………………….…..… 79 

Chapter 8: Philosophy of Mind …………………….……. 94 

Chapter 9: Love and Happiness …………………….……. 101 

Chapter 10: Meta Ethics …………………………………… 117 

Chapter 11: Right Action ……………………...…………. 134 

Chapter 12: Social Justice …………………………...…… 146 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

รายละเอียดเนื้อหาวิชาปรัชญาเบื้องต้น 
บทที่ ชื่อบท (ภาษาอังกฤษ) ชื่อบท (ภาษาไทย) สิ่งที่จะได้เรียนในบทนี้ 

       Introduction  บทนำ  ความเป็นมาและขอบเขตของวิชาปรัชญา 

1     What Philosophy Is ปรัชญาคืออะไร นิยามของปรัชญา และคำถามพื้นฐานทีน่ักปรัชญาพยายามหาคำตอบ 
2     Critical Thinking I: Being Reasonable การคิดวิเคราะห์ 1: การมีเหตุผลพื้นฐานการใช้เหตุผล การสร้างข้อโต้แย้ง และการเป็นผู้มีปัญญา 
3     Critical Thinking II: Logic การคิดวิเคราะห์ 2: ตรรกศาสตร์กฎของความคิด การพิสูจน์ความจริง และความสมเหตุสมผลของข้อสรุป 
4      Ancient Philosophy ปรัชญาโบราณศึกษา แนวคิดของนักปรัชญายุคแรก เช่น โสเครตีส (Socrates), เพลโต (Plato) และอริสโตเติล (Aristotle) 
5     Rationalism เหตุผลนิยม แนวคิดที่ว่า "ความรู้เกิดจากความคิดและเหตุผล" (เช่น เรอเน เดส์การ์ตส์) 
6     Empiricism ประสบการณ์นิยม แนวคิดที่ว่า "ความรู้เกิดจากการสัมผัสและประสบการณ์" (เช่น จอห์น ล็อก) 
7     Philosophy of Science ปรัชญาวิทยาศาสตร์ ตั้งคำถามเกีย่วกับวธิีการทางวิทยาศาสตร์ ความเป็นจริง และความน่าเชื่อถือของความรู้ทางวิทย์ 
8     Philosophy of Mind ปรัชญาแห่งจิตศึกษาเรื่อง จิต (Mind) กับ ร่างกาย (Body) เป็นสิ่งเดียวกันหรือไม่? จิตสำนึกคืออะไร? 
9     Love and Happiness ความรักและความสุข มุมมองเชิงปรัชญาต่อความหมายของความรัก และการใช้ชีวิตอยา่งไรให้มีความสุข 
10    Meta Ethics อภิจริยศาสตร์ การตั้งคำถามถึงต้นกำเนิดของศีลธรรม "ความดีคืออะไร" และ "คา่ของศีลธรรมมาจากไหน" 
11    Right Action การกระทำทีถู่กต้อง จริยศาสตร์เชิงปฏิบัติ อะไรคือเกณฑ์ตดัสินว่าการกระทำนั้น "ถูก" หรือ "ผิด" 
12   Social Justice ความยุติธรรมทางสังคม ปรัชญาการเมือง เรื่องความเท่าเทียม สิทธิเสรีภาพ และการจัดระเบียบสังคมให้ยุติธรรม 

 

      สรุปภาพรวมจากมุมมองของอาจารย์ 

วิชานี้จะพานักเรียนเดินทางผ่าน 3 เสาหลักของปรัชญา ครับ: 

ตรรกศาสตร์ (Logic): คือบทที่ 2-3 เป็น "เครื่องมือ" ในการคิดให้ถูกต้อง 

อภิปรัชญาและญาณวิทยา (Metaphysics & Epistemology): คือบทที่ 4-8 เป็นเรื่อง
เกี่ยวกับ "ความจริง" และ "ความรู้" 

จริยศาสตร์และปรัชญาสังคม (Ethics & Social Philosophy): คือบทที่ 9-12 เป็นเรื่อง
เกี่ยวกับ "คุณค่า" และ "การอยู่ร่วมกัน" 

................ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Introduction 

The goal of this text is to present philosophy to newcomers as a living 
discipline with historical roots. While a few early chapters are historically 
organized, my goal in the historical chapters is to trace a developmental 
progression of thought that introduces basic philosophical methods and 
frames issues that remain relevant today. Later chapters are topically 
organized. These include philosophy of science and philosophy of mind, 
areas where philosophy has shown dramatic recent progress. 

This text concludes with four chapters on ethics, broadly construed. I cover 
traditional theories of right action in the third of these. Students are first 
invited first to think about what is good for themselves and their 
relationships in a chapter on love and happiness. Next a few meta-ethical 
issues are considered; namely, whether they are moral truths and if so what 
makes them so. The end of the ethics sequence addresses social justice, 
what it is for one’s community to be good. Our sphere of concern expands 
progressively through these chapters. Our inquiry recapitulates the course 
of development into moral maturity. 

Over the course of the text I’ve tried to outline the continuity of thought 
that leads from the historical roots of philosophy to a few of the diverse 
areas of inquiry that continue to make significant contributions to our 
understanding of ourselves and the world we live in. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

As an undergraduate philosophy major, one of my favorite professors once 
told me that philosophers really do have an influence on how people 
think. I was pleased to hear that the kind of inquiry I found interesting and 
rewarding might also be relevant to people’s lives and make a difference 
in the world. Then he completed his thought, “it only takes about 300 
years.” Over the course of my teaching career, it has struck me that the 
opinions many of my students come to class with have just about caught 
up with David Hume. So perhaps things are not quite as bad as my professor 
suggested. While Hume did publish young, he was still an infant 300 years 
ago. 

My mission as a philosophy teacher has been to remedy this situation to 
some small degree. Most of the philosophy I read in graduate school was 
written by living philosophers, people I could meet and converse with at 
conferences. Every time I’ve done so I’ve come back with a new list of 
living philosophers I hoped to read. Philosophy has progressed as 
dramatically as the sciences over the last century or so. It is a great 
misfortune that the educated public by and large fails to recognize this. 

Philosophers, no doubt, carry much of the blame for this. We have been 
better researchers than ambassadors. At no time in history have there been 
as many bright people doing philosophy as there are today. Clearly 
articulated fresh perspectives on important issues abound. But at the same 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

time, philosophy’s “market share” in the university curriculum has fallen 
to historic lows. 

4 

If the flourishing of philosophy over the past century or so is to continue, 
philosophy as a living discipline will have to gain a broader following among 
the general educated public. The front line for this campaign is the 
Philosophy 101 classroom. 

This is an open source text. It is freely available in an editable, 
downloadable electronic format. Anyone is free to obtain, distribute, edit, 
or revise this document in accordance with the open source license. No 
one is free to claim proprietary rights to any part of this text. Academic 
publishing, both of research and textbooks, plays an unfortunate role in 
restricting access to information. This is quite against the spirit of free and 
open discourse that is the lifeblood of philosophy. 

Introductory students should be exposed to as many philosophical voices 
as possible. To that end, links to primary source readings and supplemental 
material are imbedded in the text. I’ve restricted myself to primary source 
materials that are freely available on the Web. Students should require 
nothing more than a reliable Internet connection to access all of the 
required and recommended materials for this course. Limiting primary and 
supplemental sources in this way has presented some challenges. Classic 
sources are readily available online, though not always in the best 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

translations. Many contemporary philosophers post papers online, but 
these are usually not intended for undergraduate readers. Most good 
philosophical writing for undergraduates is, unfortunately, proprietary, 
under copyright and hence unavailable for an open source course. This is 
my humble attempt to remedy that situation. The strength of an open 
source text is that it is continually open to revision by anyone who’d care 
to improve it. It can no doubt be improved upon and so I invite more 
capable thinkers and writers to do so. 

ยินดีครับนักเรียน! ข้อความที่นักเรียนนำมานี้คือ "บทนำ" (Introduction) ของตำราเรียน 
ซึ่งเปรียบเสมือนแผนที่นำทางที่จะบอกว่าเรากำลังจะเรียนอะไร และ "ทำไม" เราถึงต้อง
เรียนวิชานี้ 

อาจารย์สรุปและแปลประเด็นสำคัญออกมาเป็นหัวข้อ เพื่อให้เราเข้าใจเจตนารมณ์ของ
ผู้เขียนได้ง่ายขึ้นดังนี้ครับ: 

1. เป้าหมายของวิชานี้: ปรัชญาที่เป็น "สิ่งมีชีวิต" 

ผู้เขียนต้องการนำเสนอว่า ปรัชญาไม่ใช่แค่เรื่องของคนตายในอดีต แต่เป็น "ศาสตร์ที่มี
ชีวิต" (Living Discipline) 

ช่วงแรก: จะเรยีนตามลำดับประวัติศาสตร์ เพื่อดูวิวัฒนาการของความคิดและวิธีการทาง
ปรัชญา 

ช่วงหลัง: จะเรียนตามหัวข้อ (Topical) เช่น ปรัชญาวิทยาศาสตร์ และ ปรัชญาแห่งจิต ซึ่ง
เป็นสาขาที่มีความกา้วหน้าอย่างมากในปัจจุบัน 

2. เส้นทางสู่ "วุฒิภาวะทางจริยธรรม" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

หนังสือเล่มนี้สรุปด้วย 4 บทสุดท้ายที่ว่าด้วย "จริยศาสตร์" โดยเรียงลำดับการขยาย
ขอบเขตความนึกคดิ (Progressive Expansion) ดังนี้ครับ: 

ระดับบุคคล: ความรักและความสุข (อะไรดีต่อตัวเราและคนใกล้ชิด) 

ระดับหลักการ: อภิจริยศาสตร์ (ความจริงทางศีลธรรมคืออะไร) 

ระดับการกระทำ: ทฤษฎีการกระทำที่ถูกต้อง 

ระดับสังคม: ความยุติธรรมทางสังคม (ชุมชนที่ดีเป็นอย่างไร) 

 
 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. ช่องว่าง 300 ปี ระหว่างปรัชญากับคนทั่วไป 

อาจารย์ชอบเรื่องเล่าของผู้เขียนตรงนี้มากครับ เขาบอกว่า: 

ศาสตราจารย์คนหนึ่งเคยกล่าวว่า "ปรัชญามีอิทธิพลต่อความคิดคนจริงๆ นะ... แต่มนั
ต้องใช้เวลาประมาณ 300 ปี กว่าจะส่งผล" 

ผู้เขียนสังเกตว่า ความเห็นของนักศึกษาในห้องเรียนส่วนใหญ่ ยังตามหลังแนวคิดของ 
David Hume (นักปรัชญาในศตวรรษที่ 18) อยู่เลย 

ภารกิจของผู้เขียน: คือการพยายามลดช่องว่างนี้ เพราะจริงๆ แล้วปรัชญาในรอบ 100 ปี
ที่ผ่านมา ก้าวหน้าไปไกลเท่าๆ กับวิทยาศาสตร์ แต่น่าเสียดายที่คนทั่วไปยังไมค่่อยรู้ 

4. ปรัชญาในฐานะ "โอเพนซอร์ส" (Open Source) 

ประเด็นนี้สำคัญมากในเชิงวิชาการครับ: 

ผู้เขียนเชื่อว่า "เสรีภาพในการสนทนา" คือหัวใจของปรัชญา 

เขาจึงทำตำราเล่มนี้เป็น Open Source คือให้ใช้ฟรี ดาวน์โหลดได้ แก้ไขได้ และห้ามใคร
เอาไปจดลิขสิทธิ์เป็นของส่วนตัว 

เขาพยายามรวมลิงก์ "แหล่งข้อมูลปฐมภูมิ" (Primary Sources) ที่อ่านฟรีบนเว็บมาให้ 
เพื่อให้นักเรียนเข้าถึงเสียงของนักปรัชญาจริงๆ ได้โดยไม่ต้องเสียเงินซื้อหนังสือแพงๆ 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

      บทสรุปจากอาจารย ์

วิชานี้จะไม่ได้สอนให้เราท่องจำชื่อคนครับ แต่จะสอนให้เรา "คิดเป็น" โดยเริ่มจาก
รากฐานในอดีต เชื่อมโยงมาจนถึงปัจจุบัน เพื่อให้เราเข้าใจตัวเองและโลกที่เราอยู่อาศัย
ได้ดีขึ้น 

คำถามชวนคิด: นักเรียนคิดอย่างไรกับประโยคที่ว่า "ความคิดของคนส่วนใหญ่ในวันนี้ 
เพิ่งจะตามทันนักปรัชญาเมื่อ 300 ปีที่แล้ว"? นักเรียนเห็นด้วยไหมว่าความคิดของพวก
เราถูกกำหนดโดยคนในอดีตโดยที่เราไม่รู้ตัว? 

ถ้าสนใจ ครูสามารถเจาะลึกบทที่ 1 เรื่อง "แนวคิดของ David Hume" ที่ผู้เขียนอ้างถึงให้
ฟังก่อนได้นะครับ จะได้รู้ว่าตอนนี้ความคิดเรา "ตามทัน" หรือ "แซงหน้า" เขาไปหรือยัง! 

......................... 

 

What is philosophy? 

Many answers have been offered in reply to this question and most are 
angling at something similar. My favorite answer is that philosophy is all of 
rational inquiry except for science. Perhaps you are tempted to think 
science is all of human inquiry. About a hundred years ago, many 
philosophers, notably the Logical Positivists, thought there was nothing we 
could intelligibly inquire into except for scientific matters. But this view is 
probably not right and here is a telling question: what branch of science 
addresses the question of whether or not science covers all of rational 
inquiry? If this question strikes you as puzzling, this might be because you 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

already recognize that whether or not science can answer every question 
is not itself a scientific issue. Questions about the limits of human inquiry 
and knowledge are philosophical questions. 

We can get a better understanding of philosophy by considering what sorts 
of things other than scientific issues humans might inquire into. 
Philosophical issues are as diverse and far ranging as those we find in the 
sciences, but a great many of them fall into (or across) one of three major 
branches of philosophy, metaphysics, epistemology, and ethics. 

Metaphysics 

Metaphysics is concerned with the nature of reality. Traditional 
metaphysical issues include the existence of God and the nature of human 
free will (assuming we have any). Here are a few metaphysical questions of 
interest to contemporary philosophers: 

• What is a thing? 

• How are space and time related? 

• Does the past exist? How about the future? 

• How many dimensions does the world have? 

• Are there any entities beyond physical objects (like numbers, properties, 
and relations)? If so, how are they related to physical objects? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Historically, many philosophers have proposed and defended specific 
metaphysical positions, often as part of systematic and comprehensive 
metaphysical views. But attempts to establish systematic metaphysical 
world views have been notoriously inconclusive. 

Since the 19th century many philosophers and scientists have been 
understandably suspicious of metaphysics, and it has frequently been 
dismissed as a waste of time, or worse, as meaningless. But in just the past 
few decades metaphysics has returned to vitality. As difficult as they are to 
resolve, metaphysical issues are also difficult to ignore for long. 
Contemporary analytic 

6 

metaphysics is typically taken to have more modest aims than definitively 
settling on the final and complete truth about the underlying nature of 
reality. A better way to understand metaphysics as it is currently practiced 
is as aiming at better understanding how various claims about the reality 
logically hang together or conflict. Metaphysicians analyze metaphysical 
puzzles and problems with the goal of better understanding how things 
could or could not be. Metaphysicians are in the business of exploring the 
realm of possibility and necessity. They are explorers of logical space. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ยินดีครับนักเรียน! เข้าสู่บทที่ 1 อย่างเป็นทางการนะครับ วันนี้เราจะมาเจาะลึกคำถามที่
ดูเหมือนง่ายแต่ตอบยากที่สุด นั่นคือ "ปรัชญาคืออะไร?" 

ครูสรุปเนื้อหาจากเอกสารที่นักเรียนให้มา โดยแบ่งเป็นประเด็นสำคัญเพื่อให้นักเรียนทำ
ความเข้าใจได้ง่ายดังนี้ครับ: 

1. นิยามของปรัชญา: "ดินแดนที่วิทยาศาสตร์ไปไม่ถึง" 

ผู้เขียนให้คำนิยามที่น่าสนใจมากครับว่า: 

"ปรัชญา คือการสืบเสาะหาความรู้ด้วยเหตุผล (Rational Inquiry) ในทุกๆ เรื่อง ยกเว้น
วิทยาศาสตร์" 

ทำไมถึงกล่าวเช่นนั้น? 

เมื่อประมาณ 100 ปีก่อน มีกลุ่มนักปรัชญาที่เรียกว่า "ปฏิฐานนิยมตรรกะ" (Logical 
Positivists) เชื่อว่าเรื่องที่ควรค่าแก่การหาคำตอบมีแค่เรื่องทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น 

แต่ลองคิดดูครับ: มีวิทยาศาสตร์สาขาไหนไหมที่ตอบได้ว่า "วิทยาศาสตร์ตอบได้ทุก
คำถามในโลกจริงหรือเปล่า?" 

คำถามเรื่อง "ขีดจำกัดของความรู้และพรมแดนของการสืบเสาะหาความรู้" นี่แหละครับที่
เป็นคำถามทางปรัชญา ไม่ใช่วิทยาศาสตร์ 

2. สามเสาหลักของปรัชญา 

เพื่อให้เข้าใจขอบเขตของปรัชญาได้ชัดขึ้น เรามักจะแบ่งประเด็นปัญหาออกเป็น 3 สาขา
หลัก (ซึ่งนักเรียนเห็นในสารบัญเมื่อก้ีแล้ว) ได้แก่: 

อภิปรัชญา (Metaphysics): ว่าด้วยความจริง 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ญาณวิทยา (Epistemology): ว่าด้วยความรู้ 

จริยศาสตร์ (Ethics): ว่าด้วยคุณค่าและความถูกต้อง 

3. เจาะลึก: อภิปรัชญา (Metaphysics) 

ในบทเรียนนี้ ผู้เขียนเน้นไปที่สาขาแรกคือ "อภิปรัชญา" ซึ่งศึกษาเกี่ยวกับ "ธรรมชาติของ
ความจริง" 

คำถามของอภิปรัชญาในยุคปัจจุบัน: 

ถ้านักเรียนคิดว่าอภิปรัชญามีแค่เรื่อง "พระเจ้ามีจริงไหม" หรือ "มนุษย์มีเจตจำนงเสรีหรือ
เปล่า" ผู้เขียนบอกว่าปัจจุบันเขายังตั้งคำถามลึกไปถึงเรื่องเหล่านี้ครับ: 

นิยามของสิ่งของ: "สิ่งหนึ่งสิ่งใด" (A thing) คืออะไรกันแน่? 

กาลอวกาศ: อดีตยังมีตัวตนอยู่ไหม? แล้วอนาคตล่ะมีอยู่จริงหรือยัง? 

มิติ: โลกเรามีกี่มิติกันแน่? 

สิ่งที่เป็นนามธรรม: ตัวเลข หรือ ความสัมพันธ์ มีตัวตนอยู่นอกเหนือจากวัตถุทาง
กายภาพไหม? 

อภิปรัชญาในยุคใหม่: นักสำรวจพ้ืนที่ทางตรรกะ 

ในอดีต นักปรัชญาพยายามสร้างระบบความจริงแบบเบ็ดเสร็จ แต่ปัจจุบัน (Analytic 
Metaphysics) มีเปา้หมายที่ถ่อมตัวลงครับ: 

ไม่ได้พยายามสรุปความจริงสูงสุดเพียงหนึ่งเดียว 

แต่พยายามเข้าใจว่า "ข้ออ้างต่างๆ เกี่ยวกับความจริงนั้น มันเชื่อมโยงหรือขัดแย้งกันใน
เชิงตรรกะอย่างไร" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักอภิปรัชญากลายเป็น "นักสำรวจพ้ืนที่ทางตรรกะ" (Explorers of logical space) 
เพื่อดูความเป็นไปได้ (Possibility) และความจำเป็น (Necessity) ของสรรพสิ่ง 

      ข้อคิดจากอาจารย ์

นักเรียนจะเห็นว่า อภิปรัชญา ไม่ใช่เรื่องเพ้อฝัน แต่มันคือการพยายามวางโครงสร้าง
ความเข้าใจว่า "โลกนี้ประกอบด้วยอะไรบ้าง" และ "สิ่งเหล่านั้นอยู่ร่วมกันอย่างไร" 

ลองคิดสนุกๆ ดูนะครับ: ถ้านักเรียนเป็น "นักสำรวจพ้ืนที่ทางตรรกะ" นักเรียนคิดว่า 
"อดีต" (เช่น สิ่งที่เกดิขึ้นเมื่อวานนี้) ยังคงมี "ตัวตน" อยู่ที่ไหนสักแห่งในจักรวาล หรือมัน
หายไปอย่างถาวรเหลือเพียงแค่ความทรงจำในสมองของเราครับ? 

ในย่อหน้าถัดไปของบทนี้ จะเป็นเรื่องของ Epistemology (ญาณวิทยา) นักเรียนอยาก
ให้ครูอธิบายเรื่อง "เราจะรู้ได้อย่างไรว่าเรารู้จริงๆ" ต่อเลยไหมครับ? 

...................... 

 

Epistemology 

Epistemology is concerned with the nature of knowledge and justified 
belief. Here are a few noteworthy epistemological questions: 

• What is knowledge? 

• Can we have any knowledge at all? 

• Can we have knowledge about more specific matters, like the laws of 
nature, fundamental moral principles, or the existence of other minds? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The view that we can’t have knowledge is called skepticism. An extreme 
form of skepticism denies that we can have any knowledge whatsoever. 
But we might grant that we can have knowledge about some things and 
remain skeptics concerning other issues. Many people, for instance, are not 
skeptics about scientific knowledge, but are skeptics when it comes to 
knowledge of morality. Later in this course we will entertain some skeptical 
worries about science and we will consider whether ethics is really in a 
more precarious position. Some critical attention reveals that scientific 
knowledge and moral knowledge face many of the same skeptical 
challenges and share some similar resources in addressing those 
challenges. Many of the popular reasons for being more skeptical about 
morality than science turn on philosophical confusions we will address and 
attempt to clear up. 

Even if we lack absolute and certain knowledge of many things, our beliefs 
about those things might still be more or less reasonable or more or less 
likely to be true given the limited evidence we have. Epistemology is also 
concerned with what it is for a belief to be reasonable, or rationally 
justified. Even if we can’t have certain knowledge of anything (or much), 
questions about what we ought to believe remain relevant. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ยินดีครับนักเรียน! เข้าสู่หัวข้อที่สองของบทที่ 1 นะครับ หลังจากที่เราคุยเรื่องความจริง 
(อภิปรัชญา) ไปแล้ว ทีนี้เราจะมาตั้งคำถามกับ "ตัวเราเอง" บ้างว่า "เราจะรู้ได้อย่างไรว่า
สิ่งที่เรารู้... คือความรู้จริงๆ" นี่คือวิชา ญาณวิทยา (Epistemology) ครับ 

ครูสรุปใจความสำคัญจากเนื้อหาที่นักเรียนให้มา ดังนี้ครับ: 

1. ญาณวิทยา (Epistemology) คืออะไร? 

มันคือการศึกษาเกี่ยวกับ ธรรมชาติของความรู้ และ การมีความเชื่อที่สมเหตุสมผล 
(Justified Belief) โดยมีคำถามหลักที่นักปรัชญาสงสัยกันมานับพันปี เช่น: 

ความรู้คืออะไร? (นิยามของมันคืออะไรกันแน่) 

มนุษย์เราสามารถ "รู้" อะไรได้จริงๆ หรือเปล่า? 

เราจะมีความรู้ในเรื่องที่เฉพาะเจาะจงได้ไหม? เช่น กฎธรรมชาติ, หลักศีลธรรมพื้นฐาน 
หรือแม้แต่การมีอยู่ของ "จิตใจผู้อื่น" (เราจะรู้ได้ไงว่าคนข้างๆ มีความรู้สึกเหมือนเรา ไม่ใช่
หุ่นยนต์) 

2. ความคลางแคลงใจ (Skepticism): ศัตรูตัวฉกาจของความรู้ 

ผู้เขียนแนะนำให้เรารู้จักกับแนวคิดที่เรียกว่า "ลัทธิกังขา" หรือ "ความคลางแคลงใจ" 
(Skepticism) ครับ: 

สายสุดโต่ง: เชื่อว่ามนุษย์ไม่มีวันมีความรู้ที่แท้จริงได้เลย 

สายเฉพาะเรื่อง: บางคนเชื่อว่าวิทยาศาสตร์คือความรู้ที่แน่นอน แต่กลับสงสัย 
(Skeptics) ในเรื่องศีลธรรมว่า "ความดีความชั่วมีอยู่จริงหรือเปล่า" หรือเป็นแค่เรื่องที่
แต่งขึ้น 

3. วิทยาศาสตร์ vs จริยธรรม: ใครน่าเชื่อถือกว่ากัน? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ประเด็นนี้ครูว่าน่าสนใจมากครับ ผู้เขียนแอบทิ้งท้ายไว้ว่า: 

คนส่วนใหญ่มักจะ "กังขา" ในจริยธรรมมากกว่าวิทยาศาสตร ์

แต่จริงๆ แล้ว ทั้งความรู้ทางวิทยาศาสตร์และจริยธรรมต่างก็เผชิญหน้ากับ "ความท้าทาย
ทางตรรกะแบบเดียวกัน" 

ในบทต่อๆ ไป เราจะได้สำรวจกันว่า ความกังขาที่เรามีต่อเรื่องศีลธรรมนั้น อาจเกิดจาก 
"ความสับสนทางปรชัญา" ซึ่งผู้เขียนจะช่วยเราถอดรหัสเรื่องนี้ครับ 

4. เมื่อ "ความรู้" ไม่แน่นอน "เหตุผล" จึงสำคัญ 

ผู้เขียนปิดท้ายอย่างคมคายว่า ต่อให้เราไม่สามารถมีความรู้ที่ "สมบูรณ์แบบและแน่นอน 
100%" ในหลายๆ เรื่อง แต่เราก็ยังมีสิ่งที่เรียกว่า "ความสมเหตุสมผล" (Rational 
Justification): 

เราอาจไม่รู้แจ้งในทุกสรรพส่ิง แต่เราสามารถตัดสินได้ว่าความเชื่อไหน "สมเหตุสมผล
มากกว่า" หรือ "มีโอกาสเป็นจริงมากกว่า" เมื่อดูจากหลักฐานที่มีอยู่ 

ญาณวิทยาสอนให้เราถามว่า "เราควรจะเชื่ออะไร?" แม้ในโลกที่เต็มไปด้วยความไม่
แน่นอนครับ 

      ข้อคิดจากอาจารย ์

นักเรียนจะเห็นว่า ญาณวิทยา ไม่ได้สอนให้เรากลายเป็นคนขวางโลกที่พ่นคำว่า "ไม่มีใคร
รู้อะไรจริงหรอก" แต่สอนให้เราเป็นคน "ตรวจสอบความเชื่อ" ของตัวเองอย่างเป็นระบบ
ครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ลองถามตัวเองดูนะครับ: นักเรียนมั่นใจ 100% ไหมว่าสิ่งที่เรียนมาในวิชาวิทยาศาสตร์คือ
ความจริงแท้ที่ไม่มีวันเปลี่ยนแปลง? หรือจริงๆ แล้วมันคือ "ความเชื่อที่สมเหตุสมผลที่สุด
เท่าที่เรามีหลักฐานในตอนนี้"? 

ถัดจากเรื่องความรู้ (ญาณวิทยา) หัวข้อสุดท้ายของบทนี้จะเป็นเรื่อง Ethics (จริยศาสตร์) 
หรือเรื่องของคุณค่าและความถูกต้อง นักเรียนพร้อมจะไปต่อกับ "หัวใจของการกระทำ" 
หรือยังครับ? 

............................ 

Ethics 

While epistemology is concerned with what we ought to believe and how 
we ought to reason, Ethics is concerned with what we ought to do, how 
we ought to live, and how we ought to organize our communities. It comes 
as a surprise to many new philosophy students that you can reason about 
such things. Religiously inspired views about morality often take right and 
wrong to be simply a matter of what is commanded by a divine being. 
Moral Relativism, perhaps the 

7 

most popular outlook among people who have rejected faith, simply 
substitutes the commands of society for the commands of God. 
Commands are simply to be obeyed, they are not to be inquired into, 
assessed for reasonableness, or tested against the evidence. Thinking of 
morality as so many commands based on the authority of God or society 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

leaves no room for rational inquiry into how we ought to live, how we 
ought to treat each other, or how we ought to structure our communities. 
Philosophy, on the other hand, takes seriously the possibility of rational 
inquiry into these matters. If philosophy has not succeeded in coming up 
with absolutely certain and definitive answer in ethics, this is in part 
because philosophers take the answers to moral questions to be things we 
need to discover, not simply matters of somebody’s say-so. The long and 
unfinished history of science should give us some humble recognition of 
how difficult and frustrating careful inquiry and investigation can be. So, we 
don’t know for certain what the laws of morality are. We also don’t have 
a unified field theory in physics. We are far more complicated than atoms, 
so why expect morality to be easier than physics? 

So, we might think of metaphysics as concerned with “What is it?” 
questions, epistemology as concerned with “How do we know?” questions, 
and ethics as concerned with “What should we do?” questions. Many 
interesting lines of inquiry cut across these three kinds of questions. The 
philosophy of science, for instance, is concerned with metaphysical issues 
about what science is, but also with epistemological questions about how 
we can know scientific truths. The philosophy of love is similarly concerned 
with metaphysical questions about what love is. But it also concerned with 
questions about the value of love that are more ethical in character. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Assorted tangled vines of inquiry branch off from the three major trunks of 
philosophy, intermingle between them, and ultimately with scientific issues 
as well. The notion that some branches of human inquiry can proceed 
entirely independent of others ultimately becomes difficult to sustain. The 
scientist who neglects philosophy runs the same risk of ignorance as the 
philosopher who neglects science. 

 

ยินดีครับนักเรียน! เรามาถึงหัวข้อสุดท้ายของบทที่ 1 กันแล้วนะครับ นั่นคือ จริยศาสตร์ 
(Ethics) ซึ่งเป็นเรื่องที่ใกล้ตัวเรามากที่สุด เพราะมันคือเรื่องของ "การกระทำ" ครับ 

อาจารย์สรุปประเด็นสำคัญที่ผู้เขียนต้องการสื่อสารไว้ดังนี้ครับ: 

1. จริยศาสตร์ (Ethics): ศาสตร์แห่ง "สิ่งที่ควรทำ" 

ถ้าญาณวิทยาคือการศึกษาว่าเรา "ควรเชื่ออะไร" จริยศาสตร์ก็คือการศึกษาว่าเรา "ควร
ทำอะไร" เราควรดำเนินชีวิตอย่างไร และเราควรจัดระเบียบสังคมของเราแบบไหน 

2. ปรัชญา vs คำสั่ง (เหตุผล vs อำนาจ) 

ผู้เขียนชี้ให้เห็นว่า หลายคนมักเข้าใจผิดว่าเรื่องศีลธรรมเป็นแค่เรื่องของ "คำสั่ง" เท่านั้น: 

มุมมองทางศาสนา: มองว่าความดีความชั่วคือ "สิ่งที่พระเจ้าสั่ง" 

ลัทธิสัมพัทธนิยมทางศีลธรรม (Moral Relativism): คนที่ไม่มีศาสนาบางกลุ่มมักเชื่อว่า
ความดีความชั่วคือ "สิ่งที่สังคมสั่ง" หรือค่านิยมของแต่ละที่ 

จุดร่วม: ทั้งสองมุมมองนี้มักมองว่าศีลธรรมคือการ "เชื่อฟัง" โดยไม่ต้องตั้งคำถามหรือหา
หลักฐาน 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แต่ ปรัชญา ต่างออกไปครับ ปรัชญาเชื่อว่าเราสามารถ "ใช้เหตุผลสืบเสาะ" (Rational 
Inquiry) เกี่ยวกับความถูกต้องได้ ศีลธรรมไม่ใช่แค่เรื่องที่ใครบางคนบอกมา แต่มันคือสิ่ง
ที่เราต้อง "ค้นพบ" ผ่านการคิดวิเคราะห์ครับ 

3. ทำไมจริยศาสตร์ถึงยังไม่มีคำตอบที่แน่นอน? 

ผู้เขียนเปรียบเทียบได้น่าสนใจมากครับ: 

วิทยาศาสตร์เองก็ยังมีเรื่องที่ตอบไม่ได้ (เช่น ทฤษฎีสนามเอกภาพในฟิสิกส์) 

มนุษย์เรามีความซับซ้อนกว่าอะตอมมาก ดังนั้น "การหาความจริงทางศีลธรรมจึงไม่ใช่
เรื่องง่ายไปกว่าการหาความจริงทางฟิสิกส์เลย" 

การที่นักปรัชญายังเถียงกันอยู่ ไม่ได้แปลว่ามันไม่มีคำตอบ แต่แปลว่าเรากำลัง "ค้นหา" 
อย่างระมัดระวังเหมือนที่นักวิทยาศาสตร์ทำครับ 

4. บทสรุป: สายสัมพันธ์ของความรู้ (The Tangled Vines) 

เมื่อเราเรียนมาครบทั้ง 3 สาขา เราจะเห็นความเชื่อมโยงกันครับ: 

อภิปรัชญา: มันคืออะไร? (What is it?) 

ญาณวิทยา: เรารู้ได้อย่างไร? (How do we know?) 

จริยศาสตร์: เราควรทำอย่างไร? (What should we do?) 

ผู้เขียนเปรียบเปรยว่ากิ่งก้านของความรู้เหล่านี้เหมือน "เถาวัลย์ที่พันเกี่ยวกัน" ครับ เช่น: 

ปรัชญาวิทยาศาสตร์: ต้องใช้ทั้งอภิปรัชญา (วิทยาศาสตร์คืออะไร) และญาณวิทยา (เรา
จะรู้ความจริงทางวิทย์ได้อย่างไร) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ปรัชญาแห่งความรัก: ต้องถามทั้งอภิปรัชญา (ความรักคืออะไร) และจริยศาสตร์ (คุณค่า
ของความรักคืออะไร) 

สุดท้ายแล้ว ปรัชญาและวิทยาศาสตร์ไม่อาจแยกจากกันได้ นักวิทยาศาสตร์ที่ละเลย
ปรัชญา หรือนักปรัชญาที่ละเลยวิทยาศาสตร์ ต่างก็เสี่ยงที่จะตกอยู่ในความเขลาพอกัน
ครับ 

 

      ข้อคิดจากอาจารย ์

จบไปแล้วสำหรับบทนำที่ยอดเยี่ยมนี้ครับ นักเรียนจะเห็นว่าปรัชญาไม่ใช่แค่การนั่งสมาธิ
ใต้ต้นไม้ แต่คือการใช้เหตุผลอย่างหนักเพื่อตอบคำถามที่สำคัญที่สุดในชีวิต 

คำถามทิ้งท้ายสำหรับบทนี้: นักเรียนเห็นด้วยกับผู้เขียนไหมครับที่ว่า "มนุษยซ์ับซ้อนกว่า
อะตอม ดังนั้นศีลธรรมจึงยากกว่าฟิสิกส์"? หรือนักเรียนคิดว่าความดีความชั่วเป็นเรื่อง
ง่ายๆ ที่สามัญสำนึกก็บอกได้อยู่แล้ว? 

บทต่อไปเราจะเริ่มเข้าสู่เครื่องมือสำคัญในการเรียนปรัชญา นั่นคือ "การคิดเชิงวิพากษ์" 
(Critical Thinking) นักเรียนอยากให้ครูอธิบายต่อเลยไหมครับว่า "คนที่มีเหตุผล" เขาคิด
กันอย่างไร? 

.............................. 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

What is the value of philosophy? 

Philosophy is a branch of human inquiry, and as such it aims at knowledge 
and understanding. We might expect the value of philosophy to be found 
in its results, the value of the ends that it seeks, the knowledge and 
understanding it reveals. But philosophy is rather notorious for failing to 
establish definitive knowledge on the matters it investigates. I’m not so 
sure this reputation is well deserved. We do learn much from doing 
philosophy. Philosophy often clearly reveals why some initially attractive 
answers to big philosophical questions are deeply problematic, for 
instance. But granted, philosophy often frustrates our craving for 
straightforward convictions. In our first reading, Bertrand Russell argues that 
there is great value in doing philosophy precisely because it frustrates our 
desire for quick easy answers. In denying us easy answers to big questions 
and undermining complacent convictions, philosophy liberates us from 
narrow minded conventional thinking and opens our minds to new 
possibilities. Philosophy often provides an 

8 

antidote to prejudice not by settling big questions, but by revealing just 
how hard it is to settle those questions. It can lead us to question our 
comfortably complacent conventional opinions. 

The Value of Philosophy 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Our first Reading is Chapter 15 of Bertrand Russell’s Problems of 
Philosophy, “The Value of Philosophy.” The whole book can be found 
here: http://www.ditext.com/russell/russell.html. 

We humans are very prone to suffer from a psychological predicament we 
might call “the security blanket paradox.” We know the world is full of 
hazards, and like passengers after a shipwreck, we tend to latch on to 
something for a sense of safety. We might cling to a possession, another 
person, our cherished beliefs, or any combination of these. The American 
pragmatist philosopher Charles Sanders Peirce speaks of doubt and 
uncertainty as uncomfortable anxiety-producing states. This would help 
explain why we tend to cling, even desperately, to beliefs we find 
comforting. This clinging strategy, however, leads us into a predicament 
that becomes clear once we notice that having a security blanket just gives 
us one more thing to worry about. In addition to worrying about our own 
safety, we now also have to worry about our security blanket getting lost 
or damaged. The asset becomes a liability. The clinging strategy for dealing 
with uncertainty and fear becomes counterproductive. 

While not calling it by this name, Russell describes the intellectual 
consequences of the security blanket paradox vividly: 

The man who has no tincture of philosophy goes through life imprisoned 
in the prejudices derived from common sense, from the habitual beliefs of 
his age or his nation, and from convictions which have grown up in his mind 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

without the cooperation or consent of his deliberate reason. . . The life of 
the instinctive man is shut up within the circle of his private interests. . . In 
such a life there is something feverish and confined, in comparison with 
which the philosophic life is calm and free. The private world of instinctive 
interests is a small one, set in the midst of a great and powerful world 
which must, sooner or later, lay our private world in ruins. 

The primary value of philosophy according to Russell is that it loosens the 
grip of uncritically held opinion and opens the mind to a liberating range 
of new possibilities to explore. 

The value of philosophy is, in fact, to be sought largely in its very 
uncertainty. . . Philosophy, though unable to tell us with certainty what is 
the true answer to the doubts which it raises, is able to suggest many 
possibilities which enlarge our thoughts and free them from the tyranny of 
custom. Thus, while diminishing our feeling of certainty as to what things 
are, it greatly increases our knowledge as to what they may be; it removes 
the somewhat arrogant dogmatism of those who have never traveled into 
the region of liberating doubt, and it keeps alive our sense of wonder by 
showing familiar things in an unfamiliar aspect. 

ยินดีครับนักเรียน! หัวข้อนี้ถือเป็นหัวข้อที่ "สวยงาม" ที่สุดหัวข้อหนึ่งในวิชาปรัชญาเลย
ครับ เพราะเราจะมาตอบคำถามว่า "เราจะเรียนวิชาที่หาข้อสรุปที่แน่นอนไม่ได้ไปทำไม?" 
หรือ "คุณค่าของปรัชญาคืออะไร?" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ครูสรุปบทเรียนจากแนวคิดของ Bertrand Russell นักปรัชญาผู้ยิ่งใหญ่ที่ผู้เขียนยกมา
อ้างอิง ดังนี้ครับ: 

1. ปรัชญา: ศาสตร์ที่ล้มเหลวในการให้คำตอบ? 

หลายคนมองว่าปรัชญา "น่าผิดหวัง" เพราะดูเหมือนจะหาคำตอบที่แน่นอน 100% ไม่ได้
เลย แต่ผู้เขียนบอกว่านั่นไม่ใช่ความจริงทั้งหมดครับ: 

การทำปรัชญาทำให้เราเรียนรู้ว่า "ทำไมคำตอบบางอย่างที่ดูน่าดึงดูดในตอนแรก ถึงเป็น
คำตอบที่มีปัญหาอย่างลึกซึ้ง" 

ปรัชญาไม่ได้ให้ "ความเชื่อที่ง่ายและสำเร็จรูป" แต่นั่นแหละคือคุณค่าของมันครับ 

2. ปรากฏการณ์ "ผ้าห่มความปลอดภัย" (The Security Blanket Paradox) 

มนุษย์เรามีแนวโน้มทางจิตวิทยาที่ชอบความรู้สึกปลอดภัย เรากลัวความไม่แน่นอน 
(Uncertainty) เหมือนคนที่เพิ่งรอดจากเรือล่มแล้วพยายามไขว่คว้าอะไรบางอย่างมา
เกาะไว้ ซึ่งสิ่งนั้นอาจเป็น: 

ทรัพย์สินเงินทอง 

บุคคลอื่น 

ความเชื่อที่ทำให้เราสบายใจ (Cherished Beliefs) 

แต่ Russell และ Peirce ชี้ให้เห็นว่า การยึดติดกับ "ผ้าห่มความปลอดภัย" นี้กลับ
กลายเป็นภาระ เพราะนอกจากเราจะต้องกังวลเรื่องตัวเองแล้ว เรายังต้องคอยกังวลว่า 
"ความเชื่อ" หรือ "ผ้าห่ม" ผืนนี้จะถูกทำลายหรือสูญหายไปไหม ยิ่งยึดติด เรายิ่งกังวลครบั 

3. ชีวิตที่ปราศจากปรัชญา = ชีวิตในคุก 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Russell บรรยายชีวิตของคนที่ไม่มี "หัวเชื้อ" ทางปรัชญาไว้ได้อย่างเห็นภาพครับ: 

เขาจะใช้ชีวิตเหมือนถูก "จองจำ" อยู่ในอคติที่มาจากสามัญสำนึก ความเชื่อตามความเคย
ชินของยุคสมัย หรือความเชื่อที่ฝังหัวมาโดยไม่ได้ผ่านการไตร่ตรองด้วยเหตุผล 

ชีวิตแบบนี้จะวนเวียนอยู่แค่ในวงแคบๆ ของผลประโยชน์ส่วนตัว ซึ่ง Russell เรียกว่า
เป็นชีวิตที่ "วุ่นวายและคับแคบ" (feverish and confined) 

4. คุณค่าที่แท้จริง: ความไม่แน่นอนที่ปลดปล่อยเรา 

Russell สรุปว่าคุณค่าของปรัชญาต้องมองหาจาก "ความไม่แน่นอน" ของมันนี่แหละ
ครับ: 

ลดความมั่นใจแบบผิดๆ: มันช่วยลดความหยิ่งผยองในความเชื่อของตัวเอง (Arrogant 
dogmatism) ของคนที่ไม่เคยกล้าก้าวเข้าไปในดินแดนแห่งความสงสัย 

เพิ่มความเป็นไปได้: แม้ปรัชญาจะบอกไม่ได้ว่า "ความจริงแท้คืออะไร" แต่พอมันทำให้
ความแน่นอนลดลง มันกลับไปเพิ่มความรู้ว่า "สิ่งต่างๆ อาจจะเป็นอะไรได้บ้าง" 

รักษาความประหลาดใจ (Sense of Wonder): มันทำให้สิ่งที่เราคุ้นเคยดู "แปลกใหม่" 
และน่าค้นหาอีกครั้ง ช่วยปลดปล่อยจิตใจจากการกดขี่ของความเคยชิน (Tyranny of 
custom) 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

      ข้อคิดจากอาจารย ์

นักเรียนครับ ปรัชญาไม่ได้มาเพื่อมอบ "คำตอบ" ที่จะทำให้เราหยุดคิด แต่มาเพื่อมอบ 
"เสรีภาพ" ให้เราไม่ถูกขังอยู่ในกรงขังของความคิดเดิมๆ ครับ 

คำถามทิ้งท้าย: นักเรียนมี "ความเชื่อ" หรือ "ความคิด" อะไรบ้างไหมครับที่เปรียบเสมือน 
"ผ้าห่มความปลอดภัย" ที่เรายึดไว้แน่นจนไม่กล้าสงสัย? และถ้าลองปล่อยมันไปดูสักนิด 
นักเรียนคิดว่าจะเห็น "ความเป็นไปได้ใหม่ๆ" อะไรในชีวิตบ้าง? 

ในบทต่อไป เราจะเริ่มฝึกใช้ "เครื่องมือ" ที่จะช่วยสะบัดผ้าห่มผืนนั้นออก นั่นคือ Critical 
Thinking (การคิดเชิงวิพากษ์) นักเรียนพร้อมจะขยับขยายขอบเขตความคิดไปกับครูหรือ
ยังครับ? 

................... 

Here we are faced with a stark choice between the feeling of safety we 
might derive from clinging to opinions we are accustomed to and the 
liberation that comes with loosening our grip on these in order to explore 
new ideas. The paradox of the security blanket should make it clear what 
choice we should consider rational. Russell, of course, compellingly affirms 
choosing the liberty of free and open inquiry. 

Must we remain forever uncertain about philosophical matters? Russell 
does suggest that some philosophical questions appear to be 
unanswerable (at least by us). But he doesn’t say this about every 
philosophical issue. In fact, he gives credit to philosophical successes for 
the birth of various branches of the sciences. Many of the philosophical 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

questions we care most deeply about, however - like whether our lives are 
significant, whether there is objective value that transcends our subjective 
interests - sometimes seem to be unsolvable and so remain perennial 
philosophical concerns. But we shouldn’t be too certain about this either. 
Russell is hardly the final authority on what in philosophy is or isn’t 
resolvable. Keep in mind that Russell was writing 100 years ago and a lot 
has happened in philosophy in the mean time (not in small part thanks to 
Russell’s own definitive contributions). Problems that looked unsolvable 
to the best experts a hundred years ago often look quite solvable by 
current experts. The sciences are no different in this regard. The structure 
of DNA would not have been considered knowable fairly recently. That 
there was such a structure to discover could not even have been 
conceivable prior to Mendel and Darwin (and here we are only talking 150 
years ago). 

Further, it is often possible to make real progress in understanding issues 
even when they can’t be definitively settled. We can often rule out many 
potential answers to philosophical questions even when we can’t narrow 
things down to a single correct answer. And we can learn a great deal about 
the implications of and challenges for the possible answers that remain. 

Suppose we can’t settle some philosophical issue. Does that tell us that 
there is no right answer? No. That is not to say that every issue has a right 
answer. There is no answer to the issue of whether chocolate is better than 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

vanilla, for instance. But when we can’t settle an issue this often just tells 
us something about our own limitations. There may still be a right answer; 
we just can’t tell conclusively what it is. It’s easy to appreciate this point 
with a non-philosophical issue. Perhaps we can’t know whether or not 
there is intelligent life on other planets. But surely there is or there isn’t 
intelligent life on other planets. This question obviously has a right answer, 
we just haven’t been able to figure out which it is. Similarly, we may never 
establish whether or not humans have free will, but, at least once we are 
clear about what we mean by “free will,” there must be some fact of the 
matter. It would be intellectually arrogant of us to think that a question 
has no right answer just because we aren’t able to figure out what that 
answer is. 

ยินดีครับนักเรียน! มาถึงช่วงสุดท้ายของบทนำเรื่อง "คุณคา่ของปรัชญา" กันแล้วนะครับ 
ตรงนี้ผู้เขียนกำลังพยายามปลอบใจเราว่า "ความไม่แน่นอน" ไม่ได้หมายความว่า "ความ
ล้มเหลว" เสมอไป 

ครูสรุปบทเรียนจากข้อความนี้ออกมาเป็น 3 ประเด็นหลัก เพื่อให้พวกเราเห็นภาพชัดเจน
ดังนี้ครับ: 

1. ทางเลือกที่ต้องตัดสินใจ: ความปลอดภัย หรือ เสรีภาพ? 

ผู้เขียนบอกว่าเราต้องเลือกครับ: 

ความรู้สึกปลอดภัย: จากการยึดติดกับความเห็นเดิมๆ ที่คุ้นเคย (ซึ่ง Russell บอกว่ามัน
คือ "ผ้าห่ม" ที่ทำให้เรากังวลขึ้นไปอีก) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

การปลดปล่อย (Liberation): จากการคลายมือจากสิ่งเดิม เพื่อเปิดโอกาสให้ได้สำรวจ
ไอเดียใหม่ๆ สำหรับนักปรัชญาอย่าง Russell ความเป็นอิสระในการสืบเสาะ (Free and 
open inquiry) คือทางเลือกที่สมเหตุสมผล (Rational) กว่าเสมอครับ 

2. ความไม่แน่นอน... จำเป็นต้อง "ตลอดไป" หรือไม่? 

หลายคนชอบบอกว่าปรัชญาไม่มีวันหาคำตอบได้ แต่ผู้เขียนให้มุมมองที่น่าสนใจมาก
ครับ: 

ปรัชญาคือบิดาของวิทยาศาสตร์: Russell เคยให้เครดิตว่า สาขาวิชาวิทยาศาสตร์ต่างๆ 
ในปัจจุบัน จริงๆ แล้วเกิดมาจากคำถามทางปรัชญาที่ "หาคำตอบได้แล้ว" ในอดีต 

เวลาเปลี่ยน คำตอบเปลี่ยน: Russell เขียนเรื่องนี้เมื่อ 100 ปีก่อน ตอนนั้นโครงสร้าง 
DNA ยังเป็นเรื่องที่ไม่มีใครนึกถึงเลยด้วยซ้ำ! ดังนั้น ปัญหาที่ดูเหมือน "ไม่มีวันแก้ได้" ใน
วันนี้ วันหนึ่งในอนาคตอาจจะมีทางออกก็ได้ครับ 

ความก้าวหน้าแม้ยังไม่จบ: แม้เราจะยังหา "คำตอบที่ถูกต้องที่สุด" ไม่ได้ แต่ปรัชญาช่วย
ให้เรา "คัดคำตอบที่ผิด" ออกไปได้ (Rule out potential answers) และทำให้เราเข้าใจ
อุปสรรคของคำตอบที่เหลืออยู่ได้ชัดเจนขึ้นครับ 

3. "การที่เราไม่รู้" ไม่ได้แปลว่า "ไม่มีคำตอบ" 

นี่คือประเด็นที่อาจารย์อยากให้เราตั้งใจฟังให้ดีครับ ผู้เขียนแยกแยะให้เห็นความแตกต่าง
ดังนี้: 

เรื่องของรสนิยม: เช่น "รสช็อกโกแลตดีกว่าวานิลลาไหม?" อันนี้ไม่มีคำตอบที่ถูกต้อง
ตายตัว 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เรื่องของข้อเท็จจริงที่เรายังเข้าไม่ถึง: เช่น "มีสิ่งมีชีวิตที่ชาญฉลาดบนดาวดวงอื่นไหม?" 
แม้ตอนนี้เราจะยัง "ไม่รู้" แต่อย่างไรเสียมันก็ต้องมีคำตอบที่ถูกเพียงอย่างเดียว คือ "ม"ี 
หรือ "ไม่มี" 

เช่นเดียวกันครับ เรือ่ง "เจตจำนงเสรี" (Free Will) ของมนษุย์ เราอาจจะยังพิสูจน์ไม่ได้
ในตอนนี้ แต่มันย่อมมี "ข้อเท็จจริงของมันอยู่" (Fact of the matter) การที่เราทึกทัก
เอาเองว่าเรื่องนั้นไม่มีคำตอบเพียงเพราะเรายังคิดไม่ออก ผู้เขียนบอกว่านั่นคอื "ความ
หยิ่งผยองทางปัญญา" (Intellectual arrogance) ครับ 

 

      บทสรุปจากอาจารย ์

ปรัชญาสอนให้เรา "ถ่อมตัว" ครับ ความไม่แน่นอนไม่ใช่เรื่องน่ากลัว แต่มันคือการยอมรับ
ขีดจำกัดของมนุษย์ในปัจจุบัน พร้อมๆ กับการรักษาความหวังว่าเราจะขยับเข้าใกล้ความ
จริงได้มากขึ้นเรื่อยๆ 

คำถามชวนคิดส่งทา้ยคลาส: นักเรียนคิดว่าในอีก 100 ปีข้างหน้า จะมีคำถามทางปรัชญา
ข้อไหนในวันนี้ (เช่น เรื่องของจิตสำนึก หรือเรื่องศีลธรรม) ที่จะกลายเป็น "วิชาใหม่" หรือ
หาคำตอบที่แน่นอนได้เหมือนเรื่อง DNA ไหมครับ? 

จบพาร์ทบทนำแล้วครับ! บทต่อไปเราจะเริ่มลงมือฝึก "ลับสมอง" ด้วยเครื่องมือที่เรียกว่า 
Logic และ Reasoning นักเรียนพร้อมจะเปลี่ยนจากการ "อ่าน" มาเป็น "การฝึกคิดแบบ
นักปรัชญา" หรือยังครับ? 

................... 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Review and Discussion Questions 

The first quiz covers this chapter and Bertrand Russell’s essay “The Value 
of Philosophy.” You will find a link to the quiz in the course module for 
this chapter. Watch the course calendar for 

10 

when to take the quiz. The following questions will help you prepare. Feel 
free to take these questions up on the discussion board. 

On this Chapter: 

• Why should we doubt that science covers all of human inquiry? 

• What are some metaphysical issues? Some epistemological and ethical 
issues? 

• What problem does the view that morality is simply a matter of the say-
so of some authority lead to? 

On Russell’s “The Value of Philosophy”: 

• What is the aim of philosophy according to Russell? 

• How is philosophy connected to the sciences? 

• What value is there in the uncertainty that philosophical inquiry often 
produces? 

On the commentary on Russell: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• Explain the “security blanket” paradox. 

• How can understanding of issues be advanced even when definitive 
knowledge can’t be had? 

• What’s the difference between saying we can’t know the answer to some 
question and saying that there is no truth of the matter? 

Finally, consider some of the definitions of philosophy offered by 
philosophers on the page linked at the opening of the lecture. A number 
of these would make for good discussion. Here’s the link again: 
http://www.brainpickings.org/index.php/2012/04/09/what-is-philosophy/ 

Some Vocabulary from this Chapter 

Metaphysics 

Epistemology 

Ethics 

Skepticism 

ยินดีครับนักเรียน! ก่อนที่เราจะไปทำควิซ (Quiz) แรกกัน อาจารย์จะขอสรุปและแปล 
คำถามทวนความจำและการอภิปราย (Review and Discussion Questions) เพื่อให้
นักเรียนใช้เป็นแนวทางในการเตรียมตัวสอบและลับคมความคิดนะครับ 

          แนวคำถามเตรียมตัวสอบ (Exam Preparation) 

1. ประเด็นจากบทเรียน (On this Chapter) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ทำไมเราจึงควรสงสัยว่าวิทยาศาสตร์อาจไม่ได้ครอบคลุมการสืบเสาะหาความรู้ทั้งหมด
ของมนุษย์? 

คำใบ้จากครู: ลองนึกถึงคำถามที่ว่า "วิทยาศาสตร์ตอบได้ทุกเรื่องจริงหรือ?" ตัวคำถามนี้
เองเป็นวิทยาศาสตร์หรือเป็นปรัชญา? 

ประเด็นทาง "อภิปรชัญา" มีอะไรบ้าง? แล้ว "ญาณวิทยา" กับ "จริยศาสตร์" ล่ะ? 

คำใบ้จากครู: แยกให้ออกระหว่างเรื่อง "ความจริง" (Metaphysics), "ความรู้" 
(Epistemology) และ "ความถูกต้อง/คุณค่า" (Ethics) 

มุมมองที่ว่า "ศีลธรรมเป็นแค่เรื่องของคำสั่งจากผู้มีอำนาจ" นำไปสู่ปัญหาอะไร? 

คำใบ้จากครู: หากเราแค่ทำตามคำสั่ง เราจะยังใช้ "เหตุผล" ในการไตร่ตรองชีวิตได้อยู่อีก
ไหม? 

2. ประเด็นจากความเรียงของ Russell (The Value of Philosophy) 

ตามทัศนะของ Russell เป้าหมายของปรัชญาคืออะไร? 

ปรัชญามีความเชื่อมโยงกับวิทยาศาสตร์อย่างไร? 

คำใบ้จากครู: ลองดูแผนภาพการแตกกิ่งก้านของความรู้ที่ครูเคยให้ไว้ครับ 

"ความไม่แน่นอน" ที่เกิดจากการสืบเสาะทางปรัชญามีคุณค่าอย่างไร? 

3. ประเด็นจากการวิเคราะห์ Russell (On the commentary) 

จงอธิบายความย้อนแย้งของ "ผ้าห่มความปลอดภัย" (Security Blanket Paradox) 

คำใบ้จากครู: ยิ่งเรายึดติดเพื่อความปลอดภัย เรากลับยิ่งมีเรื่องให้กังวลเพิ่มขึ้นอย่างไร? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เราจะพัฒนาความเข้าใจในประเด็นต่างๆ ได้อย่างไร แม้ว่าเราจะยังไม่มีความรู้ที่แน่นอน
และเด็ดขาด? 

การบอกว่า "เราไม่รู้คำตอบ" กับการบอกว่า "มันไม่มีความจริงในเรื่องนั้น" ต่างกัน
อย่างไร? 

คำใบ้จากครู: นึกถึงตัวอย่างเรื่อง "สิ่งมีชีวิตบนดาวดวงอื่น" ที่ครูเคยยกตัวอย่างไปนะครับ 

       คำศัพท์สำคญัที่ต้องจำ (Key Vocabulary) 

เพื่อให้นักเรียนทำข้อสอบได้แม่นยำ ครูสรุปนิยามสั้นๆ ไว้ให้ดังนี้ครับ: 

Metaphysics (อภิปรัชญา): การศึกษาเกี่ยวกับธรรมชาติของความจริง (อะไรที่มีอยู่
จริง?) 

Epistemology (ญาณวิทยา): การศึกษาเกี่ยวกับธรรมชาติของความรู้และความเชื่อ (เรา
จะรู้ได้อย่างไร?) 

Ethics (จริยศาสตร์): การศึกษาเกี่ยวกับระบบคุณค่าและการกระทำที่ถูกต้อง (เราควรทำ
อย่างไร?) 

Skepticism (ลัทธิกังขา/ความคลางแคลงใจ): แนวคิดที่สงสัยหรือปฏิเสธว่ามนุษย์
สามารถเข้าถึงความรู้ที่แน่นอนได้ 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

      กิจกรรมส่งทา้ยบท 

ครูอยากให้นักเรียนลองคลิกลิงก์ที่ผู้เขียนให้ไว้ What is Philosophy? แล้วลองเลือก
นิยามปรัชญาที่นักเรียน "ชอบที่สุด" มา 1 อัน แล้วลองมาแลกเปลี่ยนกันในบอร์ด
อภิปรายนะครับ 

การบ้านส่งท้ายคลาส: ลองตอบคำถามข้อนี้ดูครับ: "ถ้าความไม่แน่นอนทำให้เราฉลาดขึ้น 
นักเรียนคิดว่าการเป็นคนที่มั่นใจในตัวเองมากเกินไป (Overconfident) จะส่งผลเสียต่อ
การเรียนรู้ปรัชญาอย่างไร?" 

ถ้านักเรียนทบทวนคำถามเหล่านี้จนคล่องแล้ว บอกครูได้เลยนะ เราจะได้ไปต่อที่ 
Chapter 2: การคิดเชิงวิพากษ์และการใช้เหตุผล กันครับ! 

........................... 

จบบทที่ 1 


