
 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

Right Action 

Our focus in this chapter will be normative ethics. Normative 
ethical principles aren’t intended to describe how things are, how 
people think or how they behave. Normative ethics is concerned 
how we should be motivated and how we should act. Our 
project here is to think critically about which normative ethical 
principles do the best job of explaining our assorted moral 
intuitions about the broadest range of possible cases. We will 
start with Utilitarianism, a view of right action based on the idea 
that happiness has fundamental value. We’ll then examine 
Kant’s ethics of respect for persons. On this view persons have 
intrinsic moral worth, and ethics is concerned with what 
respecting the value of persons requires of us. 

Both Utilitarianism and Kant’s ethics of respect for persons can 
be understood as aiming to formulate action-guiding normative 
ethical principles. Later in the chapter we will consider 
approaches to normative ethics that are not so concerned with 
identifying exceptionless “laws” of right action. Our 
understanding of right action doesn’t have to be expressible in 
terms of strict rules. Feminist ethics finds value in caring 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

relationships. But taking relationships to be good doesn’t directly 
lead to specific rules for action as Utilitarianism might. 
Environmental ethicists have advanced various proposals for 
expanding the realm of moral relevance to include other species 
or systems of life as a whole. This is not to deny that people 
matter morally, but many environmental ethicists deny that 
people are all that matter. Accounting for the value of non-
persons in addition to persons is likely to frustrate attempts to 
characterize right action in terms of simple formulas or “moral 
laws.” 

At the end of this chapter we will consider a pluralistic approach 
to understanding ethical motivation and action. The suggestion 
here will be that a substantive realist approach to normative 
ethics doesn’t require reducing all ethical value to one 
fundamental kind. Such a pluralistic account of ethical value 
undermines the quest for simple exceptionless or absolute moral 
principles. But it also suggests that substantive realist normative 
ethics doesn’t require these either. 

Utilitarianism 

Utilitarianism is based on the idea that happiness is good. 
Utilitarian thinkers have traditionally understood happiness in 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

terms of pleasure and the absence of pain. Utilitarianism’s best 
known advocate, John Stuart Mill, characterizes Utilitarianism as 
the view that “an action is right insofar as it tends to produce 
pleasure and the absence of pain.” If happiness, conceived of as 
pleasure and the absence of pain, is the one thing that has value, 
then this criterion of right action should seem to follow 
straightforwardly. 

In any given scenario, every possible course of action will have a 
utility. The utility of an action is the net total of pleasure caused 
by the action minus any pain caused by that action. In calculating 
the utility of an action we are to consider all of the effects of the 
action, both long run 

109 

and short run. Given the utilities of all available courses of action, 
Utilitarianism says that the correct course of action is the one 
that has the greatest utility. So an action is right if it produces the 
greatest net total of pleasure over pain of any available 
alternative action. Note that sometimes no possible course of 
action will produce more pleasure than pain. This is not a 
problem for Utilitarianism as we’ve formulated it. Utilitarianism 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

will simply require us to pursue the lesser evil. The action with 
the highest utility can still have negative utility. 

Utilitarianism places no privileged status on the happiness of the 
actor. It’s happiness that matters, not just your happiness. So 
Utilitarianism can call for great personal sacrifice. The happiness 
of my child over the course of his lifetime might require great 
personal sacrifice on my part over the course of his first few 
decades. Utilitarianism says the sacrifice should be made given 
that the utility at stake for my child is greater than the utility at 
stake in my child-rearing sacrifices. 

Likewise, Utilitarianism places no privileged status on the 
immediate, as opposed to the long term, effects of the action. 
An action’s utility is the net amount of pleasure or pain that is 
experienced as a result of the action over the long run. So, while 
it might maximize a small child’s pleasure in the short run to be 
given ice cream whenever he wants it, the long run utility of this 
might not be so good given the habits formed and the health 
consequences of an over-indulged sweet tooth. 

There is an obvious concern to address at this point. We often 
don’t know what the long-run consequences of our actions will 
be, and even in the short run we are often uncertain about just 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

how much pleasure and pain will be caused for the various 
parties affected. So we might not be able to calculate the utilities 
of alternative actions to figure out which action will have the 
highest utility. These are practical problems for applying 
utilitarian theory. But while it might be difficult to tell on a case 
by case basis just which course of action will maximize utility, 
this is not a problem for Utilitarianism as a normative ethical 
theory. As a normative ethical theory, Utilitarianism is aimed at 
identifying the standard for right action, not telling when a 
particular action meets that standard. Setting the standard for 
right action and figuring out how to meet that standard are two 
different projects. 

When we speak of utility as pleasure and the absence of pain, 
we need to take “pleasure” and “pain” in the broadest sense 
possible. There are social, intellectual, and aesthetic pleasures 
to consider, as well as sensual pleasures. Recognizing this is 
important to answering what Mill calls the “doctrine of swine” 
objection to Utilitarianism. This objection takes Utilitarianism to 
be unfit for humans because it recognizes no higher purpose to 
life than the mere pursuit of pleasure. The objector takes people 
to have more noble ends to pursue than mere pleasure. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

According to this objection, Utilitarianism is a view of the good 
that is fit only for swine. Mill responds that it is the person who 
raises this objection who portrays human nature in a degrading 
light, not the utilitarian theory of right action. People are capable 
of pleasures beyond mere sensual 

110 

indulgences and the utilitarian theory concerns these as well. Mill 
then argues that social and intellectual pleasures are of an 
intrinsically higher quality than sensual pleasure. 

We find a more significant objection to Utilitarian moral theory in 
the following sort of case: Consider Bob, who goes to the doctor 
for a checkup. His doctor finds that Bob is in perfect health. And 
his doctor also finds that Bob is biologically compatible with six 
other patients she has who are all dying of various sorts of organ 
failure. Let’s assume that if Bob lives out his days he will live a 
typically good life, one that is pleasant to Bob and also brings 
happiness to his friends and family. But we will assume that Bob 
will not discover a cure for AIDS or bring about world peace. And 
let us make similar assumptions about the six people suffering 
from organ failure. According to simple Act Utilitarianism, it looks 
like the right thing for Bob’s doctor to do is to kill Bob and harvest 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

his organs for the benefit of the six patients who will otherwise 
die. But intuitively, this would be quite wrong. Act Utilitarianism 
gets the wrong result in this sort of case. This case seems to 
provide a clear counterexample to simple Act Utilitarianism. This 
looks like a bit of evidence that calls for a change in theory. But 
perhaps that change can be a modification of utilitarian thinking 
rather than a complete rejection of it. 

One move open to the utilitarian is to evaluate rules for acting 
rather than individual actions. A version of Rule Utilitarianism 
might say that the right action is the action that follows the rule 
which, in general, will produce the highest utility. A rule that tells 
doctors to kill their patients when others require their organs 
would not have very high utility in general. People would avoid 
their doctors and illness would go untreated were such a rule in 
effect. Rather, the rule that doctors should do no harm to their 
patients would have much higher utility in general. So the move 
to Rule Utilitarianism seems to avoid the difficulty we found with 
Act Utilitarianism. Or at least it seems to when we consider just 
these two rules. 

But here is a rule that would have even higher utility than the 
rule that doctors should never harm their patients: doctors 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

should never harm their patients except when doing so would 
maximize utility. Now suppose that doctors ordinarily refrain from 
harming their patients and as a result people trust their doctors. 
But in Bob’s case, his doctor realizes that she can maximize utility 
by killing Bob and distributing his organs. She can do this in a way 
that no one will ever discover, so her harming Bob in this special 
case will not undermine people’s faith in the medical system. 
The possibility of rules with “except when utility is maximized” 
clauses renders Rule Utilitarianism vulnerable to the same kinds 
of counterexamples we found for Act Utilitarianism. In effect, 
Rule Utilitarianism collapses back into Act Utilitarianism. 

In order to deal with the original problem of Bob and his vital 
organs, the advocate of Rule Utilitarianism must find a principled 
way to exclude certain sorts of utility maximizing rules. I won’t 
pursue this matter on behalf of the utilitarian. Rather, I want to 
consider further just how simple Act Utilitarianism goes wrong in 
Bob’s case. Utilitarianism evaluates the goodness of actions in 
terms of their consequences. For this reason, Utilitarianism is 
often referred to as a consequentialist theory. Utilitarian 
considerations of good consequences seem to leave out 

111 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

something that is ethically important. Specifically, in this case, it 
leaves out a proper regard for Bob as person with a will of his 
own. What makes Bob’s case a problem case is something other 
than consequences, namely, his status as a person and the sort 
of regard this merits. This problem case for utilitarian moral 
theory seems to point towards the need for a theory based on 
the value of things other than an action’s consequences. Such 
non-consequentialist ethical theory is called deontological 
ethical theory. The best known deontological theory is the ethics 
of respect for persons. And this will be our next topic. 

Here is a link to John Stuart Mill’s essay Utilitarianism: 
http://www.gutenberg.org/files/11224/11224-h/11224-h.htm 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะขยับจากการตั้งคำถามว่าความดีมีจริง
ไหม (Meta-ethics) มาสู่การหา "บรรทัดฐาน" หรือกฎเกณฑ์ในการตัดสินว่า 
"การกระทำที่ถูกต้อง" (Right Action) คืออะไร ในบทนี้เราจะเรียนวิชา นอร์
มาทีฟจริยศาสตร์ (Normative Ethics) ซึ่งไม่ได้บอกว่าคนทำตัวอย่างไร แต่
จะบอกว่าเรา "ควร" ทำตัวอย่างไรครับ 

 

 

http://www.gutenberg.org/files/11224/11224-h/11224-h.htm


 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

1. ทฤษฎปีระโยชน์นิยม (Utilitarianism) 

แนวคิดนี้เรียบง่ายแต่ทรงพลังครับ รากฐานของมันคือ "ความสุขคือส่ิงที่ดี
ที่สุด" นักปรัชญาคนสำคัญคือ จอห์น สจวร์ต มิลล์ (John Stuart Mill) เขา
บอกว่า: 

"การกระทำที่ถูกต้อง คือการกระทำที่โน้มเอียงไปในการสร้างความสุขและ
ลดความทุกข์" 

วิธีคำนวณค่าอรรถประโยชน์ (Utility) 

เวลาเราจะเลือกทำอะไร ให้เราคำนวณแบบคณิตศาสตร์เลยครับ: 

ความสุขรวม - ความทุกข์รวม = ค่าอรรถประโยชน์ 

เราต้องคิดผลกระทบต่อ "ทุกคน" ที่เกี่ยวข้อง ไม่ใช่แค่ตัวเรา 

เราต้องคิดผลทั้ง "ระยะสั้น" และ "ระยะยาว" 

ตัวอย่าง: การยอมให้ลูกกินไอศกรีมทุกครั้งที่อยากได้ อาจสร้างความสุขระยะ
สั้นสูงมาก แต่ในระยะยาวลูกจะเสียสุขภาพและนิสัยเสีย ดังนั้นในมุมมอง
ประโยชน์นิยม การห้ามลูกกินจึงอาจเป็นสิ่งที่ "ถูกต้อง" กว่าเพราะค่า
ความสุขรวมในระยะยาวสูงกว่าครับ 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

2. ข้อโต้แย้งเรื่อง "ลัทธิของหมู" (The Doctrine of Swine) 

มีคนวิจารณ์ว่า "ถ้าชีวิตมีแค่การหาความสุข งั้นมนุษย์ก็ไม่ต่างจากหมูที่นอน
เกลือกกลิ้งในโคลนแล้วมีความสุขน่ะสิ?" มิลล์ตอบกลับอย่างเฉียบคมว่า: 
ความสุขมีหลายระดับครับ 

ความสุขระดับต่ำ (Lower Pleasures): ความสุขทางกาย เช่น กิน อิ่ม นอน
หลับ 

ความสุขระดับสูง (Higher Pleasures): ความสุขทางปัญญา สังคม และ
สุนทรียภาพ (เช่น การอ่านหนังสือ การช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์) เขากล่าวว่า 
"ยอมเป็นโซกราตีสที่ไม่อิ่มเอม ดีกว่าเป็นคนโง่ที่พึงพอใจ" เพราะมนุษย์มี
ความสามารถในการเสพความสุขที่สูงกว่าสัตว์นั่นเองครับ 

 

3. ปัญหาใหญ่ของประโยชน์นิยม: กรณีของ "บ๊อบ" 

ลองจินตนาการดูนะครับ: บ๊อบไปตรวจร่างกายที่โรงพยาบาล สุขภาพ
แข็งแรงดีมาก แต่ในขณะเดียวกันมีคนไข้อีก 6 คนกำลังจะตายเพราะอวัยวะ
ล้มเหลว และทุกคนเข้ากับบ๊อบได้หมด 

หากคิดแบบประโยชน์นิยมเพียวๆ (Act Utilitarianism): หมอควรฆ่าบ๊อบ 1 
คน เพื่อช่วยชีวิตคน 6 คน เพราะ 6 ย่อมมากกว่า 1 ความสุขรวมย่อมสูงกว่า! 

แต่เราทุกคนรู้สึกว่ามัน "ผิด" ใช่ไหมครับ? 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นี่คือจุดอ่อนสำคัญของประโยชน์นิยม คือมันสนใจแค่ "ผลลัพธ์" 
(Consequentialism) จนลืมให้ความสำคัญกับ "สิทธิ" หรือ "ศักดิ์ศรี" ของ
บุคคลครับ 

 

4. ประโยชน์นิยมเชิงกฎ (Rule Utilitarianism) 

เพื่อแก้ปัญหาเรื่องบ๊อบ นักปรัชญาจึงเสนอว่าเราไม่ควรดูเป็นการกระทำราย
ครั้ง แต่ควรดูที่ "กฎ": 

 

ถ้าเรามีกฎว่า "หมอฆ่าคนไข้เพ่ือเอาอวัยวะได้" สังคมจะพังพินาศ เพราะไม่มี
ใครกล้าไปโรงพยาบาล 

ดังนั้น กฎที่ว่า "หมอห้ามทำร้ายคนไข้" จึงสร้างความสุขรวมให้กับสังคมได้
มากกว่าในระยะยาว 

แต่ถึงอย่างนั้น ทฤษฎีนี้ก็ยังมีช่องโหว่ครับ เพราะถ้าหมอแอบทำโดยไม่มีใคร
รู้ล่ะ? ความเชื่อใจในระบบก็จะไม่เสียไป และผลลัพธ์ก็ยังเป็นบวกอยู่ดี 
ท้ายที่สุดประโยชน์นิยมก็มักจะกลับไปสู่ปัญหาเดิมคือการมองข้ามความเป็น
มนุษย์ 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

5. ก้าวต่อไป: จริยศาสตร์ของคานท์ (Deontology) 

จากปัญหาของบ๊อบ ทำให้นักปรัชญาเห็นว่าเราต้องการทฤษฎีที่มองมากกว่า
แค่ผลลัพธ์ แต่มองที่ "หน้าที่" และ "การเคารพบุคคล" ซึ่งเราจะเรียนกันใน
หัวข้อถัดไป นั่นคือ จริยศาสตร์ของคานท์ ครับ เขาจะบอกเราว่าทำไมเราถึง 
"ฆ่าบ๊อบ" ไมไ่ด้ ไม่ว่าผลลัพธ์จะดีแค่ไหนก็ตาม 

นักศึกษาครับ... ลองคิดดูนะ ถ้าคุณเปน็ 1 ใน 6 คนที่กำลังจะตาย แล้วหมอ
บอกว่ามีวิธีช่วยคุณได้โดยการเสียสละคนแข็งแรง 1 คน คุณจะยังยึดถือหลัก 
"ประโยชน์นิยม" (ช่วยคนหมู่มาก) หรือจะยึดหลัก "หน้าที่" (ไม่ฆ่าคนบริสุทธิ์) 
ครับ? 

ในหัวข้อหน้า เราจะมาดู "กฎเหล็ก" ของคานท์กันครับวา่เขาใช้เหตุผลอะไร
มาคัดค้านเรื่องนี้! มีใครสงสัยเรื่องการคำนวณค่าอรรถประโยชน์ไหมครับ? 
ถามอาจารย์ได้เลยนะ! 

.................................. 

 

Respect for Persons: Kant’s Moral Theory 

Like Utilitarianism, Imannual Kant’s moral theory is grounded in 
a theory of intrinsic value. But where the utilitarian takes 
happiness, conceived of as pleasure and the absence of pain to 
be what has intrinsic value, Kant takes the only thing to have 
moral worth for its own sake to be the capacity for good will we 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

find in persons. Persons, conceived of as autonomous rational 
moral agents, are beings that have intrinsic moral worth and 
hence beings that deserve moral respect. 

The opening passage of Immanuel Kant’s Groundwork for a 
Metaphysic of Morals proclaims that “it is impossible to conceive 
of anything in the world, or indeed beyond it, that can be 
understood as good without qualification except for a good will.” 
This is a clear and elegant statement of the theory of value that 
serves as the basis for Kant’s ethical theory of respect for 
persons. The one thing that has intrinsic value, for Kant, is the 
autonomous good will of a person. That said, Kant does not 
understand the expression “good will” in the everyday sense. In 
everyday discourse we might speak of someone being a person 
of good will if they want to do good things. We take the 
philanthropist’s desire to give to the less fortunate to be an 
example of good will in this everyday sense. On Kant’s view, the 
person of good will wills good things, but out of a sense of moral 
duty, not just inclination. Naturally generous philanthropists do 
not demonstrate their good will through their giving according to 
Kant, but selfish greedy persons do show their good will when 
they give to the poor out of a recognition of their moral duty to 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

do so even though they’d really rather not. So it is our ability to 
recognize a moral duty and will to act in accordance with it that 
makes persons beings that have dignity and are therefore worthy 
of moral regard. On Kant’s view, our free will, our moral 
autonomy, is our capacity to act according to duty as opposed 
to being a slave to our desires or inclinations. So free will, in the 
sense that is associated with moral responsibility, doesn’t mean 
being free to do as you please without consequence. Rather, 
freedom comes with moral responsibility for the intentions we 
act on. 

So, understanding the good will as the capacity to will and act 
out of duty or respect for moral law, we can see having this 
capacity as part of having a rational, autonomous will. As persons, 
we have a free or autonomous will in our capacity to weigh our 
desires against each other and against the rational constraints of 
morality and reach our own determination of the will. We are 

112 

the originators and authors of the principles we act on. On Kant’s 
view, our free will, our moral autonomy, is our capacity to act 
according to duty as opposed to being a slave to our desires or 
inclinations. So free will, in the sense that is associated with 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

moral responsibility, doesn’t mean being free to do as you please 
without consequence. Rather, freedom comes with moral 
responsibility for the intentions we act on. Having an autonomous 
good will with the capacity to act from moral duty is central to 
being a person in the moral sense and it is the basis, the 
metaphysical grounding, for an ethics of respect for persons. Now 
what it is to respect a person merits some further analysis. 

Kant calls his fundamental moral principle the Categorical 
Imperative. An imperative is a command. The notion of a 
Categorical Imperative can be understood in contrast to that of 
a hypothetical imperative. A hypothetical imperative tells you 
what to do in order to achieve some goal. For instance, “if you 
want to get a good grade in calculus, work the assignments 
regularly.” This claim tells you what to do in order to get a good 
grade in calculus. But it doesn’t tell you what to do if you don’t 
care about getting a good grade. What is distinctive about a 
Categorical Imperative is that it tells you how to act regardless of 
what end or goal you might desire. Kant holds that if there is a 
fundamental law of morality, it is a Categorical Imperative. Taking 
the fundamental principle of morality to be a Categorical 
Imperative implies that moral reasons override other sorts of 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

reasons. You might, for instance, think you have a self-interested 
reason to cheat on exam. But if morality is grounded in a 
Categorical Imperative, then your moral reason against cheating 
overrides your self-interested reason for cheating. If we think 
considerations of moral obligation trump self-interested 
considerations, Kant’s idea that the fundamental law of morality 
is a Categorical Imperative accounts for this nicely. 

Here are two formulations of Kant’s Categorical Imperative: 

CIa: Always treat persons (including yourself) as ends in 
themselves, never merely as a means to an end. 

CIb: Act only on that maxim that you can consistently will to be 
a universal law. 

Kant takes these formulations to be different ways of expressing 
the same underlying principle of respect for persons. They 
certainly don’t appear to be synonymous. But we might take 
them to express the same thing in that each formulation would 
guide one to act in the same way. 

The formulation (CIa), tells us to treat individuals as ends in 
themselves. That is just to say that persons should be treated as 
beings that have intrinsic value. To say that persons have intrinsic 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

value is to say that they have value independent of their 
usefulness for this or that purpose. (CIa) does not say that you 
can never use a person for your own purposes. But it tells us we 
should never use a person merely as a means to your own ends. 
What is the difference? We treat people as a means to our own 
ends in ways that are not morally problematic quite often. When 
I go to the post office, I treat the clerk as a means to my end of 
sending a letter. But I do not treat that person merely as a means 
to an end. I pursue my end of sending a letter through my 
interaction 

113 

with the clerk only with the understanding that the clerk is acting 
autonomously in serving me. My interaction with the clerk is 
morally acceptable so long as the clerk is serving me voluntarily, 
or acting autonomously for his own reasons. By contrast, we use 
people merely as a means to an end if we force them to do our 
will, or if we deceive them into doing our will. Coercion and 
deception are paradigm violations of the Categorical Imperative. 
In coercing or deceiving another person, we disrupt his or her 
autonomy and his or her will. This is what the Categorical 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Imperative forbids. Respecting persons requires refraining from 
violating their autonomy. 

Now let’s consider the second formulation CIb. This version, 
known as the formula of the universal law, tells us to “act only 
on that maxim that you could consistently will to be a universal 
law.” The maxim of our action is the subjective principle that 
determines our will. We act for our own reasons. Different 
intentions might lead to similar actions. When I want to make 
myself a bit more presentable, I shave and shower. My son might 
perform the same action for a different reason (to get his mom 
off his back, for instance). We can identify different maxims in 
terms of these different reasons or intentions. For Kant, intentions 
matter. He evaluates the moral status of actions not according 
to the action itself or according to its consequences, but 
according to the maxim of the action. The moral status of an 
action is determined by the actor’s intentions or reasons for 
acting. 

According to the formula of the universal law, what makes an 
action morally acceptable is that its maxim is universalizable. 
That is, morally permissible action is action that is motivated by 
an intention that we can rationally will that others act on 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

similarly. A morally prohibited action is just one where we can’t 
rationally will that our maxim is universally followed. Deception 
and coercion are both paradigm cases of acting wrongly according 
to Kant. In both cases, our maxim involves violating the 
autonomy of another rational being and this is something that 
we, as rationally autonomous beings ourselves, could not 
consistently will to be a universal law. According to Kant, there 
is a contradiction involved in a rational autonomous being willing 
that autonomy be universally coercively or deceptively violated. 
This would involve a rational autonomous being willing the 
violation of its own rational autonomy. Acting out of moral duty 
is a matter of acting only on maxims that we can rationally will 
others act on as well. The person of good will recognizes the 
humanity of others by not making any special exception for 
herself even when her interests or inclination would be served 
by doing so. 

There is no higher moral authority than the rational autonomous 
person, according to Kant. Morality is not a matter of following 
rules laid down by some higher authority. It is rather a matter of 
writing rules for ourselves that are compatible with the rational 
autonomous nature we share with other persons. We show 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

respect for others through restraining our own will in ways that 
demonstrate our recognition of them as moral equals. 

 

สวัสดีครับนักศึกษา ในฐานะอาจารย์ผู้สอนวิชาปรัชญา ผมจะสรุปและแปล
เนื้อหาเรื่อง "การเคารพในความเป็นบุคคล: ทฤษฎศีีลธรรมของคานท์" 
(Respect for Persons: Kant’s Moral Theory) ให้เข้าใจง่าย โดยแบ่งเป็น
ประเด็นสำคัญดังนี้ครับ 

1. พ้ืนฐานของมูลค่าทางศีลธรรม: เจตจำนงที่ดี (Good Will) 

คานท์เชื่อว่าสิ่งเดียวในโลก (หรือแม้แต่นอกโลก) ที่ถือว่าเป็น "ความดีโดยไม่
มีเงื่อนไข" คือ เจตจำนงที่ดี (Good Will) 

ความแตกต่างจากประโยชน์นิยม (Utilitarianism): พวกประโยชน์นิยมมอง
ว่า "ความสุข" มีค่าในตัวเอง แต่คานท์มองว่า "ศักยภาพในการมีเจตจำนงที่ดี" 
ของมนุษย์ต่างหากที่มีค่าสูงสุด 

นิยามของ "เจตจำนงที่ดี": ไม่ใช่แค่ความอยากทำดีตามอารมณ์ (เช่น คนใจดี
ที่อยากช่วยคนจนเพราะรู้สึกสงสาร) แต่คือ การทำดีเพราะสำนึกในหน้าที่ 
(Duty) แม้ว่าเราจะไม่อยากทำก็ตาม 

ตัวอย่าง: มหาเศรษฐีที่ขี้เหนียวแต่ยอมบริจาคเงินเพราะรู้ว่าเป็นหน้าที่ทาง
ศีลธรรม คานท์มองว่านี่คือการแสดงออกถึง "เจตจำนงที่ดี" ที่แท้จริง 
มากกว่าคนที่ทำเพราะนิสัยชอบแจกจ่าย 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. ความเป็นอิสระและเหตุผล (Autonomy and Reason) 

มนุษย์มีค่าในตัวเองเพราะเราเป็น "องค์ประธานทางศีลธรรมที่มีเหตุผลและ
เป็นอิสระ" (Autonomous Rational Moral Agents) 

เสรีภาพ (Freedom): ในมุมของคานท์ ไม่ใช่การทำอะไรก็ได้ตามใจชอบ (ซึ่ง
คานท์มองว่านั่นคือการเป็นทาสของตัณหา) 

 

อิสระที่แท้จริง: คือการมีความสามารถในการควบคุมตัวเองและทำตาม "กฎ
ศีลธรรม" ที่เราสร้างขึ้นด้วยเหตุผลของตนเอง 

 

3. กฎเด็ดขาดทางศีลธรรม (Categorical Imperative) 

คานท์แบ่งคำสั่ง (Imperative) ออกเป็น 2 ประเภทเพื่อความชัดเจน: 
ประเภทคำสั่ง   คำอธิบาย   ตัวอย่าง 

คำสั่งแบบมีเง่ือนไข (Hypothetical) ทำเพื่อหวังผลบางอย่าง "ถ้าอยากได้เกรด A ตอ้งขยัน" (ถ้าไม่อยากได้เกรด A ก็ไม่ต้องทำ) 

คำสั่งเด็ดขาด (Categorical)  ต้องทำ โดยไม่มีเง่ือนไข   "ห้ามโกหก" (เป็นหน้าที่ที่ตอ้งทำเสมอ) 

                                                        ไม่ว่าคุณจะอยากทำหรือไม่ก็ตาม 

4. สูตรของกฎเด็ดขาด (The Formulations) 

คานท์เสนอวิธีการตรวจสอบว่าสิ่งที่เราจะทำนั้น "ถูกศีลธรรม" หรือไม่ ผ่าน 2 
สูตรหลัก: 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ก. สูตรแห่งความเป็นจุดหมายในตนเอง (CIa) 

"จงปฏิบัติต่อผู้อ่ืน (รวมถึงตนเอง) ในฐานะที่เป็น จุดหมายในตนเอง อย่ามอง
ผู้อ่ืนเป็นเพียง เครื่องมือ ไปสู่จุดหมาย" 

ความหมาย: เราใช้คนอื่นเป็น "ทางผา่น" ได้ (เช่น การไปส่งจดหมายที่
ไปรษณีย์ เราใช้พนักงานเป็นทางผ่านเพื่อให้จดหมายถึงที่หมาย) แต่ต้องทำ
บนพื้นฐานว่าเขายินยอมและทำอย่างเป็นอิสระ 

สิ่งที่ผิด: การบังคับ (Coercion) หรือการหลอกลวง (Deception) เพราะนั่น
คือการทำลายความเป็นอิสระของผู้อื่น และปฏิบัติกับเขาเหมือนเป็นสิ่งของ
หรือเครื่องมือ 

 

ข. สูตรแห่งกฎสากล (CIb) 

"จงเลือกทำเฉพาะสิ่งที่คุณสามารถยอมรับได้ว่า ให้ทุกคนในโลกทำตามเป็น
กฎสากล" 

เจตนา (Maxim) สำคัญที่สุด: คานท์ไม่ได้ดูที่ผลลัพธ์ แต่ดูที่ "หลักการในใจ" 
ของผู้กระทำ 

การย้อนแย้งในตัวเอง: ถ้าคุณจะโกหก คุณต้องถามตัวเองว่า "ถ้าทุกคนใน
โลกโกหกกันหมดจะเป็นอย่างไร?" ผลคือสังคมจะพังทลายและการโกหกจะ



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ไม่มีความหมาย ดังนั้นการโกหกจึงเป็นเรื่องที่ผิดเพราะมันไม่สามารถ
กลายเป็นกฎสากลได้โดยไม่ขัดแย้งในตัวเอง 

บทสรุปจากอาจารย์ 

สำหรับคานท์ "ไม่มีอำนาจศีลธรรมใดสูงส่งไปกว่าตัวมนุษย์ผู้มีเหตุผล" 
ศีลธรรมไม่ใช่กฎที่พระเจ้าหรือใครมาบังคับเรา แต่คือการที่เราเคารพใน
ความเป็นมนุษยข์องผู้อื่นด้วยการจำกัดความต้องการส่วนตัวของเรา เพื่อให้
เกียรติแก่กันในฐานะเพื่อนมนุษย์ที่มีความเท่าเทียมกันทางศีลธรรมครับ 

นิสิตมีประเด็นไหนที่สงสัยเป็นพิเศษไหมครับ? เช่น อยากให้ลองยกตัวอย่าง
สถานการณ์ในชีวิตประจำวันมาวิเคราะห์ด้วยกฎของคานท์ดูไหม? 

......................... 

Kant’s Groundwork for a Metaphysic of Morals can be found here: 
http://www.earlymoderntexts.com/kgw.html 

Ethical Pluralism 

In ethical theory, we can understand pluralism as the view that 
there is a plurality of fundamentally good things. Traditionally, 
ethicists have tried to analyze right and wrong action in terms of 
a single fundamental underlying kind of value. We can call this 
kind of approach ethical monism. For utilitarians that single value 
is happiness, for Kantian respect for persons theorists, it is the 
value of the person. Ethical Pluralism allows that there may be 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

multiple kinds of fundamental and irreducible value in the world. 
Happiness and respect for persons might be among these, but 
there may be others yet. Here I’ll explain how pluralism so 
understood differs from Moral Relativism and how it is better 
suited than relativism and monist ethical theories to the goals of 
social justice sought by pluralism in a broader sense of valuing 
diversity. 

Recall that according to Moral Relativism, what makes something 
right relative to a group is just that it is deemed to be right by 
that group. This is a pretty loose characterization of the view. We 
could get a bit more specific by asking just what the relevant 
groups are. We would also want to ask who gets to decide for 
that group, because according to Moral Relativism and other 
conventionalist views of morality (like Divine Command Theory) 
right and wrong, good and bad, are ultimately questions of 
authority. 

Views that take morality to be matter of authority, whether it’s 
God’s, the culture’s collectively, the king’s or the chess club’s 
authority, all suffer the same basic defect. They render right and 
wrong entirely arbitrary. If someone or some group gets to decide 
what’s right and wrong, then anything can be right or wrong. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

According to Cultural Moral Relativism, whatever a culture deems 
to be morally right is right relative to it. So, if our culture says 
that homophobia, sexism, and racism are fine, then they are what 
is right relative to our culture and that’s the end of it. If some 
people don’t like it, that’s just too bad. Moral Relativism denies 
them any objective standpoint from which to complain or any 
possibility of providing reasons for changing things. Complaints 
about the oppressiveness of the dominant group amount to 
nothing more than the whininess of losers. The group that 
dominates is perfectly well within its rights to do so. This hardly 
sounds like a plausible account of social justice. But it is 
straightforwardly entailed by Moral Relativism and that’s exactly 
why Moral Relativism is an awful ethical theory. This much is just 
a bit of review from the last chapter. But bear this in mind for 
the purpose of recognizing how Ethical Pluralism avoids this 
defect. For according to Ethical Pluralism the fundamental 
ethical values are real. The importance of happiness comes with 
the existence of pleasure. The value of respect for persons 
comes with the existence of persons. This doesn’t depend on 
the whim or say so of any authority. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Suppose morality doesn’t depend on the say so of cultures, God, 
or any other individual or group. On this view goodness is “out 
there” in the realm of things to be discovered. It needn’t be 
“way out there,” like goodness in some cosmic sense or 
goodness for the universe at large. We’re 

115 

just interested in goodness for human beings and this might have 
lots to do with our nature as persons. So let us set aside the 
relativist’s claim that goodness is decided by us and ask what 
else goodness for humans might be. In doing so, we take 
goodness to be an appropriate object for inquiry, not merely a 
matter of custom, something somebody gets to decide, or a tool 
for tyranny. We have some evidence to guide us in this inquiry 
and it includes all of our varying perspectives on what is good 
(the more the better). But just as in the sciences, our evidence is 
fallible and needs to be tested, both against other evidence and 
the explanatory power of theory. 

From the 17th through the 19th centuries, the Holy Grail in 
ethical theorizing was to find a single, rationally defensible 
criterion of right action. This quest was dominated by utilitarians 
like Bentham and Mill, and respect for persons theorists like Kant. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Both theoretical approaches are value monist, that is, they take 
there to be just one thing that has value fundamentally. For the 
utilitarian it is happiness that matters and the goal is to formulate 
a single law of morally right action that aims at maximizing 
happiness. For Kant it is the good will, or the dignity of the person 
that matters, and the goal is to establish a single moral law that 
properly captures what it means to respect the value of the 
person. 

The utilitarian might start with the idea that an action is right if it 
produces the greatest amount of happiness of any available 
action. But this clearly conflicts with respect for persons as we 
saw above in the case of Bob and his vital organs. There are 
various moves a utilitarian might make to try to address this case, 
but there are more subtle cases yet where Utilitarianism seems 
to conflict with respect for persons. So, it looks like we can’t 
coherently sign on to both a utilitarian and a Kantian criterion of 
right action since they will conflict in interesting ways. Utilitarian 
standards of right action tend to be logically incompatible with 
standards like Kant’s Categorical Imperative. If what we are 
looking for is a single criterion of right action that is based on a 
single kind of ultimate ethical value, it looks like we have to pick 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

a single winner among competing monist ethical theories. But 
perhaps this sets the wrong kind of goal for ethical theory. 

The idea that there might be a single universal and absolute 
criterion of morally right action strikes many who value cultural 
diversity as highly problematic. But lest we abandon monist 
approaches to ethical theory too quickly, we should note that 
the standards of right action offered by both the utilitarian and 
the Kantian are highly abstract and for this reason they are quite 
compatible with a rich range of diversity in more specific 
derivative guidelines for action. In fact, lots of cultural diversity 
can be explained in terms of more broadly shared underlying 
moral values. Eating the dead may be seen as a way of honoring 
them in one culture, but be considered a sacrilege in another 
culture. Both of these diverse practices can be seen as diverse 
ways of expressing respect for persons. The difference between 
cultures in this case is not really a difference of fundamental 
moral values, but a difference in how these are to be expressed. 
Similarly we consider infanticide morally wrong while other 
cultures facing more difficult environmental pressures may 
practice it routinely. What may seem like conflicting moral 
standards at this more specific derivative level might instead be 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

understood as differing ways of maximizing happiness that are 
appropriate for the starkly different circumstances that the 

116 

respective cultures must deal with. So absolutist, universalizing, 
monist ethical theories turn out to be considerably more 
accommodating of cultural diversity than we might have thought 
at first. Still, they may not be flexible enough. 

It might be that some cultures value respect for persons over 
happiness while others value happiness at the expense of 
respect for persons and others yet value community or kinship 
relations more than happiness or respect for individual persons. 
That is, we might find conflicts in the most basic or fundamental 
moral values upheld by diverse cultures. How can ethical theory 
account for this without begging questions against one set of 
cultural values or another? 

Recall that the ethical monist is out to discover a single rationally 
defensible moral truth that is grounded in a single kind of moral 
value. In discussing monist ethical theories I insisted that you 
can’t be both a utilitarian and a Kantian respect-for-persons 
theorist. This is because these theories offer logically 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

incompatible principles of morally right action. There will be 
actions (like harvesting the healthy patient’s organs in the simple 
versions) that one theory will deem to be right and the other will 
deem to be wrong. So, you can’t coherently hold both a 
utilitarian principle of right action and a Kantain principle of right 
action to be true. If the principles disagree on even a few cases, 
they can’t both be true. But let’s set principles aside for a 
moment. I’m not suggesting we be unprincipled, I just want us to 
focus on the underlying moral values without worrying about 
truths that might be based on them. There is nothing logically 
incoherent about taking happiness and respect for persons to 
both be good in fundamental ways. And there may be other 
plausible candidates for fundamental goodness. Happiness and 
respect were just the ones that got most of the attention in the 
18th and 19th century. Since then, feminist philosophers have 
argued that we should recognize a fundamental kind of value in 
caring relationships. Environmental ethicists have argued that we 
should recognize a fundamental kind of value in the natural 
world. Hindus and Buddhists have long suggested that there is a 
kind of fundamental value in consciousness. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Perhaps this short list is long enough. Or perhaps it is already too 
long. A moral value is only fundamental if it can’t be explained 
and supported in terms of some other fundamental value. So if 
caring relationships matter just because they bring happiness to 
human lives, then we already have this kind of value covered 
when we recognize happiness as a kind of fundamental value. 
But it is not at all clear that happiness fully explains the value of 
caring relationships. There are issues to explore here and feminist 
philosophers are just starting to map out this terrain. In any case, 
kinds of fundamental value might be rare, but still plural. 

So what should ethical theory say about cultures that differ in 
the fundamental values that shape their customs and codes? 
Monist approaches to ethical theory would insist that we pick 
winners in this kind of situation. But should we? Certainly, in some 
cases we should. The fundamental values of Nazi culture were 
racist through and through. Good ethical theory should not be 
accommodating this kind of cultural diversity at all. Recall that 
our most compelling argument against Moral Relativism was that 
it is committed to accepting that racism is right relative to 

117 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

racist societies and our condemnation of racism has no more 
moral force than their endorsement of it. 

But what about cases like Confucian cultures that give kinship 
relationships a higher priority than respect for persons? The more 
individualistic cultures of the West would favor respect for 
persons. Must we pick a winner here? Monist ethical theories 
would insist. But pluralism about ethical value offers us a few 
other options. The ethical pluralist can say that both cultures are 
structured around worthy fundamental values and neither 
unjustly favors one kind of fundamental value at the expense of 
another. Or a pluralist might allow that some ways of prioritizing 
worthy fundamental ethical values really are better than others, 
but that there is no strict rational formula for working out which 
is best. Because we have a plurality of worthy fundamental 
ethical values and these are not reducible to each other or 
anything more basic, rigorous rational methods might not be up 
to settling the matter and the best we can hope for is good 
judgment. But however we settle these issues, pluralism about 
fundamental ethical value opens some new avenues for 
counting a broader range of cultural diversity as ethically sound. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

There are many issues to address yet in exploring Ethical 
Pluralism and I won’t get to them all here. But a few loom too 
large to ignore. In particular, you might be worried that over the 
past few paragraphs I merely assumed that the fundamental 
values of Confucian cultures are worthy ethical values but the 
fundamental values of Nazi culture aren’t. How do we figure out 
which fundamental values are worthy and merit a place in our 
ethical theorizing and which don’t? Monist ethical thinkers like 
Kant and Mill faced the same issue, they were just limiting 
themselves to identifying one kind of value. If I’m given a 
fundamental value, say respect for persons, then I can argue for 
more derivative values, being honest for instance, on the grounds 
that these are required for respecting persons. But when it comes 
to fundamental values, this strategy for justifying value is no 
longer open. I’ve come to the end of the explanatory and 
justificatory line. So what now? What’s my evidence for taking 
some fundamental values to be worthy ethical values but not 
others? The evidence in ethics is not like the evidence in physics. 
But then the evidence in physics is not really like the evidence 
in anthropology. Still, I think we do have evidence in ethics. The 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

evidence in ethics consists of our ethical intuitions. We do have 
a moral sense about things. 

Our ethical intuitions do differ around lots of issues, but that’s 
not an argument for skepticism or relativism. People disagree 
about how to understand scientific evidence, too. The evidence 
of our senses can be misleading and even systematically 
distorted. We certainly don’t just sense that the earth spins and 
travels around the sun. What we sense seems quite contrary to 
the truth of this matter. So the evidence provided by our ethical 
intuitions is fallible and even has the potential for misleading us 
systematically. Things are no different here than they are in any 
branch of inquiry. Our job as inquirers in ethics is to account for 
the evidence of our various ethical intuitions as best we can by 
formulating theories that help make sense out of them. As we 
try to systematize our ethical intuitions we will encounter 
problem areas where some intuitions conflict with our best 
theories and explanations. Since our intuitions are fallible, such 
conflicts don’t 

118 

automatically mean our theories are just wrong. There might be 
creative ways to reconcile such evidence with our best theories, 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

or we might find that the evidence is defective or distorted in 
some way, or we might find grounds to alter or refine our theories 
in light of the evidence. There are at least these different paths 
our inquiry might take. Likewise, each of these paths is open 
when the evidence of the senses seems to conflict with our 
scientific theories. Inquiry in ethics is pretty much like other kinds 
of inquiry. Our reasoning engages us in a continual negotiation 
between our experience and how to best understand it. Our 
experience shapes our theoretical understanding and our 
theoretical understanding shapes our experience in turn in a 
more or less organic process of intellectual growth. Reason 
doesn’t dictate any outcomes, it merely provides the system of 
currency in which this negotiation towards deeper understanding 
takes place. 

So let’s illustrate how this negotiation works with the case of the 
Nazis. Why reject their fundamentally racist values? There are 
probably lots of good reasons, but here’s one: The value of 
respect for persons accounts for a very broad range of ethical 
intuitions about how we should treat people and there is no way 
to reconcile general respect for persons with Nazi racism. So 
much the worse for Nazi racist values, they don’t merit any place 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

in our ethical theory. The ethical intuitions of Nazis should be 
rejected as systematically distorted. 

The last issue I’ll take up here has to do with oneness. Just why 
is oneness so special? Why would philosophers like Kant and Mill 
think it so important to have just one kind of fundamental ethical 
value? One powerful appeal of oneness is that is allows for a 
high degree of precision and rigor. Bentham even hoped that we 
would one day have a calculus of utility that would allow us to 
rigorously prove which actions will maximize utility and therefore 
be right. The powerful appeal of oneness here is that it allows us 
to completely replace human judgment with rational calculation. 
We have yet to outgrow this intellectual lust for reduction. Many 
of us still want to see the sciences as in some way reducible to 
just one, physics. But philosophers of science have been raising 
a steady stream of questions about our reductionistic inclinations 
over the past few decades. And even physics itself appears to be 
stuck with a kind of force pluralism. The fundamental forces, 
according to our best theory, include nuclear, gravitational, and 
electrical forces. We have specific theories that explain the 
behavior of things if we abstract away from other forces and focus 
only on gravity. And we have specific theories that explain the 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

electrical behavior of things, but only when we ignore other 
forces that might be at play. Similarly, some version of 
Utilitarianism might give us the ethical truth about the value of 
happiness at least when no other important ethical values are 
relevant. And some interpretation of Kant might give us ethical 
principles that get at the truth so long as we abstract away from 
ethical values other than the moral dignity of persons. Plurality 
in both ethics and physics denies us the satisfaction of a single 
specific formula that accounts for absolutely everything. But that 
shouldn’t bother us too much. I rather doubt that this kind of 
intellectual satisfaction is really worthy of human beings. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกท่าน วันนี้อาจารย์จะมาสรุปเนื้อหาบทความปรัชญา
ชิ้นสำคัญที่พูดถึงเรื่อง "พหุนิยมทางจริยธรรม" (Ethical Pluralism) ซึ่งเป็น
แนวคิดที่น่าสนใจมากในการพยายามหาทางออกระหว่าง "ลัทธิยึดถือคุณค่า
เดี่ยว" กับ "ลัทธิสัมพัทธนิยม" ครับอาจารย์สรุปเนื้อหาแบ่งเป็นประเด็น
หลักๆ ดังนี้ครับ: 

1. พหุนิยม vs เอกนิยม (Pluralism vs Monism)ในโลกของจริยศาสตร์ เรา
สามารถแบ่งแนวคิดในการมอง "คุณคา่" ได้เป็น 2 ค่ายใหญ่:จริยศาสตร์เอก
นิยม (Ethical Monism): เชื่อว่ามีความดีสูงสุดเพียง "อย่างเดียว" ที่เป็นฐาน
ของความถูกต้องทั้งหมดสายประโยชน์นิยม (Utilitarianism): มองว่า 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

"ความสุข" คือคณุค่าเดียวที่สำคัญสายคานท์ (Kantianism): มองว่า "การ
เคารพในความเป็นบุคคล" คือคุณค่าเดียวที่สำคัญจริยศาสตร์พหุนิยม 
(Ethical Pluralism): เชื่อว่ามีความดีพื้นฐาน "หลายอย่าง" ที่ลดทอนเข้าหา
กันไม่ได้ เช่น ความสุขก็สำคัญ การเคารพบุคคลก็สำคญั และอาจมีเรื่อง
ความสัมพันธ์ (Caring) หรือธรรมชาติรวมอยู่ด้วย 

2. ทำไม "สัมพัทธนิยม" (Moral Relativism) ถึงอันตราย?บทความเน้นย้ำว่า 
พหุนิยม ไม่ใช่ สัมพัทธนิยม (ที่เชื่อว่า "แล้วแต่ใครจะมอง") เพราะสัมพัทธ
นิยมมีจุดอ่อนที่ร้ายแรงคือ:อำเภอใจ (Arbitrary): ถ้าความถูกผิดขึ้นอยู่กับว่า 
"กลุ่มไหน" เป็นคนตดัสิน ทุกอย่างก็เป็นเรื่องถูกได้หมดปกป้องการกดขี่: หาก
วัฒนธรรมหนึ่งบอกว่า "การเหยียดเชื้อชาติ (Racism)" เป็นเรื่องดี สัมพัทธ
นิยมจะไม่มีเกณฑ์สากลใดไปคัดค้านได้เลย และจะมองว่าคนที่คัดค้านเป็น
แค่ "พวกขี้แพ้ที่บ่นไปเรื่อย" 

3. พหุนิยมกับการยอมรับความหลากหลาย (Diversity)พหุนิยมมีความ
ยืดหยุ่นกว่าเอกนิยมในการอธิบายความหลากหลายทางวัฒนธรรม:คุณค่า
พื้นฐานที่แฝงอยู่: บางวัฒนธรรมอาจจะ "กินศพคนตาย" เพื่อเป็นการให้
เกียรติ ในขณะที่อีกวัฒนธรรม "ฝังศพ" เพื่อให้เกียรติ แม้การกระทำต่างกัน 
แต่คุณค่าพื้นฐานคอื "การเคารพบุคคล" เหมือนกันการจัดลำดับความสำคัญ: 
บางวัฒนธรรม (เช่น แนวคิดขงจื๊อ) อาจให้ค่าเรื่อง "ความสัมพันธ์เครือญาติ" 
สูงกว่าสิทธิส่วนบุคคล ซึ่งพหุนิยมยอมรับได้ว่ามันคือความขัดแย้งของคุณ
ค่าที่มีค่าจริงๆ ทั้งคู่ โดยไม่จำเป็นต้องตัดสินว่าใครชนะขาดเสมอไป 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. เราจะรู้ได้อย่างไรว่า "คุณค่า" ไหนดีจริง? (จริยธรรมกับหลักฐาน)เราจะคัด
ออกได้อย่างไรว่าคุณค่าแบบไหนควรยอมรับ (เช่น ขงจื๊อ) และแบบไหนควร
ปฏิเสธ (เช่น นาซี)?สามัญสำนึกทางศีลธรรม (Ethical Intuitions): บทความ
เสนอว่าเราใช้ "ญาณหยั่งรู้" หรือความรู้สึกพ้ืนฐานทางศีลธรรมเป็นหลักฐาน
การทดสอบด้วยเหตุผล: เหมือนวิทยาศาตร์ที่หลักฐานอาจหลอกเราได้ (เช่น 
เราเห็นโลกแบนแต่จริงๆ กลม) ในทางศีลธรรมเราต้องเอาความรู้สึกมาขัด
เกลาด้วยทฤษฎีกรณีนาซี: เราปฏิเสธค่านิยมนาซีได้ เพราะมันขัดแย้งกับหลัก 
"การเคารพความเป็นบุคคล" อย่างรุนแรงจนหาจุดร่วมไม่ได้ 

5. บทสรุป: ทำไมเราต้องยอมรับความไม่เบ็ดเสร็จ?นักปรัชญาสมัยก่อน (เช่น 
คานท์ หรือ มิลล์) พยายามหา "สูตรสำเร็จรูป" อย่างเดียวเพื่อใช้คำนวณความ
ถูกผิดเหมือนสตูรฟิสิกส์ แต่ในความเป็นจริง:ฟิสิกส์เองก็มีหลายแรง: มีทั้งแรง
โน้มถ่วง แรงนิวเคลียร์ และแรงไฟฟ้า ซึ่งบางครั้งต้องใช้ทฤษฎีแยกกัน
อธิบายจริยศาสตร์ก็เช่นกัน: การยอมรับว่ามีความดีหลายอย่าง (Plurality) 
อาจทำให้เราไม่มีสูตรคำนวณที่แม่นยำ แต่มันช่วยให้เราเข้าใจความซับซ้อน
ของมนุษย์ได้ดีกว่า 

ตารางสรุปการเปรยีบเทียบแนวคิด 
แนวคิด    จำนวนคุณค่าสูงสุด  เกณฑ์การตัดสิน  จุดเด่น/จุดด้อย 

เอกนิยม (Monism)  1อย่าง   สูตรเดียวครอบจักรวาล ชัดเจนเคร่งครัดแต่บางครั้งฝืนความรู้สึก 

สัมพัทธนิยม (Relativism) แล้วแต่กลุม่  เสียงข้างมาก/ผู้มีอำนาจ ยืดหยุ่นเกินไปจนปกป้องความเลวร้ายได้ 

พหุนิยม (Pluralism) หลายอย่าง  การใช้ดุลยพินิจและเหตผุล ครอบคลมุความจริง แต่ไมม่ีสตูรสำเร็จ 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

มีส่วนไหนที่นักศึกษาอยากให้อาจารย์ขยายความเพิ่มไหมครับ? เช่น อยาก
ลองเอา "กรณีนาซี" หรือ "แนวคิดขงจื๊อ" มาถกกันต่อในเชิงลึกไหม? 

 

………………………………. 

Review and Discussion Questions 

1. What, according to Utilitarianism, has fundamental value? 

2. What is the utility of an action? 

3. How does Mill’s Utilitarianism understand happiness? 

4. What is it for an action to be right according to Act 
Utilitarianism? 

5. Describe a problem case for Utilitarianism. 

6. Explain Rule Utilitarianism and the risk it faces of collapsing 
back in to act Utilitarianism 

7. What has fundamental value according to Kant? 

8. What is the difference between a hypothetical imperative and 
a Categorical Imperative? 

9. Explain a version of Kant’s Categorical Imperative. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

10. What does it mean to refer to Utilitarianism and Kant’s 
respect-for-persons theory as monist theories? 

11. Explain Ethical Pluralism. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการทบทวนความเข้าใจในบทเรียนที่ผ่าน
มา อาจารย์ได้แปลและเรียบเรียงคำถามท้ายบท (Review and Discussion 
Questions) เหล่านี้เพื่อให้พวกเราได้ลองเช็กตัวเองดูว่าเข้าใจประเด็นสำคัญ
ของจริยศาสตร์แต่ละสายมากน้อยแค่ไหนนะครับ 

 

         คำถามทบทวนและอภิปรายผล 

ส่วนที่ 1: ประโยชน์นิยม (Utilitarianism) 

1. ตามทรรศนะของลัทธิประโยชน์นิยม สิ่งที่มี "คุณค่าพ้ืนฐาน" 
(Fundamental Value) คืออะไร? (แนวคำตอบ: ลองนึกถึงสิ่งที่เป้าหมาย
สูงสุดของชีวิตที่มิลล์หรือเบนแธมกล่าวไว้ครับ) 

2. "อรรถประโยชน์" (Utility) ของการกระทำคืออะไร? (แนวคำตอบ: มันคือ
การวัดผลลัพธ์รวมของความสุขและผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการกระทำนั้นๆ) 

3. ลัทธิประโยชน์นิยมของ มิลล์ (John Stuart Mill) เข้าใจคำว่า "ความสุข" 
อย่างไร? (แนวคำตอบ: มิลล์แยกความสุขออกเป็นเชิงปริมาณและคุณภาพ
ครับ เช่น ความสุขทางปัญญาต่างจากความสุขทางกายอย่างไร) 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. ตามแนวคิด "ประโยชน์นิยมแบบการกระทำ" (Act Utilitarianism) การ
กระทำที่ "ถูกต้อง" คืออะไร? (แนวคำตอบ: คือการกระทำที่ก่อให้เกิด
ประโยชน์สูงสุดในสถานการณ์นั้นๆ โดยเฉพาะ) 

 

5. จงอธิบายกรณีที่เป็นปัญหา (Problem Case) สำหรับลัทธิประโยชน์นิยม 
(แนวคำตอบ: ลองนึกถึงกรณี "บ๊อบกบัอวัยวะ" หรือสถานการณ์ที่ความสุข
ของคนหมู่มากไปละเมิดสิทธิของคนส่วนน้อยดูครับ) 

6. จงอธิบาย "ประโยชน์นิยมแบบกฎ" (Rule Utilitarianism) และความเสี่ยง
ที่มันจะวนกลับไปเป็น "ประโยชน์นิยมแบบการกระทำ" (แนวคำตอบ: กฎที่
ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อเพิ่มความสุขรวม แต่ถ้าเรายอมให้มีข้อยกเว้นเรื่อยๆ 
สุดท้ายมันจะต่างอะไรกับการดูเป็นรายกรณีไป) 

 

ส่วนที่ 2: จริยศาสตร์ของคานท์ (Kant’s Ethics) 

7. ตามทรรศนะของคานท์ สิ่งที่มี "คุณค่าพ้ืนฐาน" คืออะไร? (แนวคำตอบ: คำ
ใบ้อยู่ที่ "เจตจำนงที่ดี" และ "ความเป็นบุคคล" ครับ) 

8. "คำสั่งแบบมีเงื่อนไข" (Hypothetical Imperative) กับ "คำสั่งเด็ดขาด" 
(Categorical Imperative) แตกต่างกันอย่างไร? (แนวคำตอบ: อันไหนคือ 
"ถ้า...จง..." และอันไหนคือ "ต้องทำ" โดยไม่มีข้อแม้) 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

9. จงอธิบาย "กฎเด็ดขาด" (Categorical Imperative) ของคานท์มาสักหนึ่ง
รูปแบบ (แนวคำตอบ: จะเลือกสูตรกฎสากล CIb หรือ สูตรการเคารพบุคคล 
CIa ก็ได้ครับ) 

 

ส่วนที่ 3: เอกนิยมและพหุนิยม (Monism and Pluralism) 

10. การเรียก "ประโยชน์นิยม" และ "ทฤษฎีการเคารพบุคคลของคานท์" ว่า
เป็น "ทฤษฎีเอกนยิม" (Monist Theories) หมายความว่าอย่างไร? (แนว
คำตอบ: ความหมายอยู่ที่คำว่า "Mono" ที่แปลว่า หนึ่ง ครับ) 

11. จงอธิบายแนวคิด "พหุนิยมทางจริยธรรม" (Ethical Pluralism) (แนว
คำตอบ: ทำไมการมีคุณค่าพื้นฐานหลายอย่างถึงอาจจะสะท้อนความจริงของ
มนุษย์ได้ดีกว่า) 

      ข้อแนะนำจากอาจารย์: 

ในการตอบคำถามเหล่านี้ พยายามอย่าแค่จำนิยาม แต่ลองยกตัวอย่าง
สถานการณ์จริงประกอบด้วยจะดีมากครับ เพราะวิชาปรัชญาเน้นที่การใช้
เหตุผลมาสนับสนุนคำตอบ 

นักศึกษาอยากให้อาจารย์ลอง "เก็งคำตอบ" หรือขยายความข้อไหนเป็น
พิเศษก่อนไปสอบไหมครับ? 

…………………………… 

จบบทที่ 10 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

 

 


