
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Social Justice 

Social justice is just the idea of goodness as applied to social 
groups. When asked what it means for a society to be just, most 
of us will think of things like freedom and equality. But things 
haven’t always been thus. Valuing liberty and freedom is a pretty 
recent innovation. We have already noted John Locke as an early 
advocate of liberal political thinking in the 17th century. Older 
conceptions of justice were neither egalitarian nor freedom 
loving. Here we’ll consider Plato’s 

Plato develops his conception of justice in the Republic. Here 
Plato develops a view of the ideal state as modeled on that of 
the ideal person. The state is understood as the person writ large. 
The idea of justice, for Plato, was as much a virtue of the 
individual person as of the state. Justice was seen as a kind of 
meta-virtue. The just person is the person who has all the other 
virtues and has them in the appropriate integrated balance. 
People have various capacities and abilities and we have various 
virtues that correspond to those abilities. We can be courageous 
in facing threats, temperate in managing our appetites, diligent in 
carrying out our projects, and wise in deliberating about what to 
do and how. To be a just person is for the various abilities 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

relevant to the various virtues to be playing their proper role. 
When we turn to the justice of communities, we find different 
individuals playing the various roles. We want the virtue of 
wisdom in the ruling class, the virtue of courage in the military 
class, and the virtues of temperance and diligence in the business 
class. The just community, in Plato’s view, is the community 
where the various elements stick to their proper roles and 
cultivate the virtues appropriate to those roles. 

Though Athens was a democracy, Plato was no fan of democracy. 
In his dialogues he has Socrates repeatedly lampooning 
democracy as rule by the least qualified. Plato admired expertise 
and excellence. His idea of justice is one where the various 
functions of society are carried out by those who have the 
expertise and excellence appropriate to the specific role. While 
Plato places no particular value on equality or freedom, his ideal 
state is a meritocracy where everyone has equal opportunity to 
find his or her appropriate place through a vigorous system of 
public education. There is some debate about whether Plato was 
primarily concerned about justice as a meta-virtue for states or 
individuals in the Republic. He might seem a bit less enthusiastic 
about aristocracy and rule by an elite if he is taken to be mainly 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

concerned with the just person. But the model he develops in 
the Republic helped to legitimize a long tradition of top-down 
governance by kings, religious authority, and military might in the 
West. It’s only in the last few centuries that ideals of equal 
individual rights and freedoms begin to gain traction. 

We should note at the outset that freedom and equality are both 
highly ambiguous notions. We can be equal or unequal in a wide 
variety of different ways. Socialism emphasizes equality of wealth 
and resources in ways that are liable to frustrate many kinds of 
freedom. In more liberal traditions, those that emphasize liberty, 
equality is incorporated in terms of equal liberties, equal 
treatment before the law, equal opportunity, equal access to 
public goods, and so forth. Likewise, 

121 

freedom can be understood in many ways. Freedom can be 
thought of in negative terms as in being free from the dominance 
of others or in positive terms as in being free to do what we like 
with things that are ours. Talk of freedom will refer to freedom 
from one thing or another or freedom to one thing or another. 
But there are as many kinds of freedom as there are things we 
can be free to attain or free from. Economic freedom is one thing, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

freedom of conscience is another. Then there is freedom of 
expression, freedom of association, freedom of movement, and 
so forth. So in order to be clear at all, talk of freedom and 
equality needs to be fairly specific. Not everyone who claims to 
love freedom and equality loves the same thing. 

In the rest of this chapter we will focus on liberal political 
philosophy starting with one of its founders, John Locke. We will 
then examine the thought of the contemporary philosopher John 
Rawls. What makes a political philosophy a liberal political 
philosophy is just that it takes liberty in one form or another to 
be a fundamental virtue of the just state or society. So liberal 
political thought stands in contrast to both communism on the 
left and fascism on the right. Liberalism rejects aristocracy, 
authoritarianism, totalitarianism, oligarchy, and plutocracy (I’ll 
leave those fancy words for you to look up). Liberal political 
philosophy, understood literally as political philosophy that 
places a high priority on liberty, is a broad category of thought 
that includes both contemporary “liberal” and “conservative” 
political thinking. While both liberals and conservatives are both 
pretty much within the broader tradition of liberal political 
philosophy, you may find John Locke’s thinking to be more in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

line with contemporary conservativism and John Rawls thought 
to be more reflective of contemporary political liberals. We’ll 
begin with John Locke 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะขึ้นหัวข้อสำคัญที่ส่งผลต่อชีวิตความ
เป็นอยู่ของเราทุกคน นั่นคือเรื่อง "ความยุติธรรมทางสังคม" (Social Justice) 
ครับในปัจจุบันพอพูดถึงความยุติธรรม เรามักจะนึกถึง "เสรีภาพ" และ "ความ
เท่าเทียม" ใช่ไหมครับ? แต่ในทางปรัชญา สองสิ่งนี้เป็นแนวคิดที่ค่อนข้างใหม่ 
วันนี้อาจารย์จะพาพวกเราย้อนกลับไปดูรากฐานความคิดเรื่องนี้ ตั้งแต่ยุค
โบราณจนถึงยุคสมัยใหม่ครับ 

1. ความยุติธรรมในทรรศนะของเพลโต (Plato’s Conception of Justice)
สำหรับเพลโต (Plato) ในหนังสือ Republic ความยุติธรรมไม่ได้หมายถึง
สิทธิหรือความเท่าเทียม แต่มันคือ "ความเป็นระเบียบเรียบร้อย" และ "การ
ทำหน้าที่ของตนเองให้ดีที่สุด" ครับรัฐเปรียบเสมือนคน (The State as the 
Person writ large): เพลโตมองว่ารัฐที่ดีควรมีโครงสร้างเหมือนกับ "คนที่มี
คุณธรรม"คุณธรรมแบบพหุ (Meta-virtue): ความยุติธรรมคือสภาวะที่
องค์ประกอบต่างๆ ทำงานสอดประสานกันอย่างสมดุล โดยแบ่งคนในสังคม
ออกเป็น 3 ชนชั้นตามความถนัด (Meritocracy): 
ชนชั้นในสังคม    คุณธรรมที่ต้องม ี   หน้าท่ีหลัก 

ชนชั้นปกครอง (Ruling Class)  ความปราชญ์ (Wisdom)  วางแผนและตัดสินใจเพื่อส่วนรวม 

ชนชั้นนักรบ (Military Class)  ความกล้าหาญ (Courage)  ปกป้องและรักษาความมั่นคง 

ชนชั้นพ่อแม่ค้า/แรงงาน (Business Class) ความประมาณตน (Temperance) ขับเคลื่อนเศรษฐกิจและผลิตสินคา้ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ทรรศนะต่อประชาธิปไตย: เพลโตไม่ชอบประชาธิปไตยครับ เขาเปรียบเปรย
ว่าเป็น "การปกครองโดยคนที่ไม่เหมาะสมที่สุด" เขาเชื่อใน "ระบบคุณธรรม" 
(Meritocracy) ที่ใครเก่งด้านไหนก็ควรไปทำหน้าที่ด้านนั้นผ่านระบบ
การศึกษาที่เข้มงวด 

2. ความคลุมเครือของ "เสรีภาพ" และ "ความเท่าเทียม"เมื่อเวลาผ่านไป 
แนวคิดเรื่องความยุติธรรมเริ่มเปลี่ยนมาเน้นที่บุคคลมากขึ้น แต่คำว่า 
"เสรีภาพ" และ "ความเท่าเทียม" นั้นตคีวามได้กว้างมากครับ:ความเท่าเทียม 
(Equality): * สายสังคมนิยม (Socialism): เน้นความเท่าเทียมด้าน
ทรัพยากรและทรัพย์สินสายเสรีนิยม (Liberalism): เน้นความเท่าเทยีม
เฉพาะ "หน้ากฎหมาย" หรือ "โอกาส"เสรีภาพ (Freedom):เชิงลบ (Negative 
Freedom): การปราศจากการครอบงำหรือการถูกบังคับจากผู้อื่นเชิงบวก 
(Positive Freedom): การมสีิทธิและโอกาสที่จะทำในส่ิงที่ตนต้องการจริงๆ
3. ปรัชญาการเมืองแบบเสรีนิยม (Liberal Political Philosophy)คำว่า 
"เสรีนิยม" ในเชิงปรัชญาการเมือง (ซึ่งรวมทั้ง "อนุรักษนิยม" และ "เสรีนิยม" 
ในการเมืองปัจจุบัน) มีจุดร่วมกันคือ ให้ความสำคัญกับเสรีภาพของปัจเจก
บุคคลเป็นอันดับหนึ่งแนวคิดนี้ปฏิเสธการปกครองแบบอภิสิทธิ์ชน 
(Aristocracy) หรือเผด็จการ (Totalitarianism)ในบทต่อไปเราจะศึกษา
บุคคลสำคัญ 2 ท่านที่เป็นตัวแทนของสายนี้:จอห์น ล็อค (John Locke): 
บิดาแห่งเสรีนิยมในศตวรรษที่ 17 (แนวคิดจะค่อนไปทาง "อนุรักษนิยม" ใน
ปัจจุบันทีเ่น้นสิทธิในทรัพย์สิน)จอห์น รอลส์ (John Rawls): นักปรัชญาร่วม



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สมัย (แนวคิดจะค่อนไปทาง "เสรีนิยม" สมัยใหม่ที่เน้นความเป็นธรรมทาง
สังคม)1 

      สรุปประเด็นชวนคิดจากอาจารย์พวกเราลองคิดดูนะครับว่า ระหว่าง 
"รัฐของเพลโต" (ที่ทุกคนทำหน้าที่ตามความถนัดอย่างเปน็ระเบียบแต่ไม่มี
เสรีภาพเลือกเอง) กับ "รัฐเสรีนิยม" (ที่ทุกคนมีเสรีภาพเลือกเองแต่อาจเกิด
ความเหล่ือมล้ำสูง) แบบไหนที่พวกเราคิดว่า "ยุติธรรม" กว่ากันในโลก
ปัจจุบัน?ในครั้งหน้า เราจะมาเจาะลึกทฤษฎีของ จอห์น ล็อค กันครับ มีใคร
อยากทราบไหมว่า "สิทธิตามธรรมชาติ" ของมนุษยใ์นมุมมองของล็อคมี
อะไรบ้าง? 

……………………………………….. 

John Locke 

John Locke’s First Treatise on Government was an extended 
argument against the European system of aristocracy and the 
alleged divine birth right of rulers. Of course, in a society that had 
only known government by the rule of kings, this raises an 
obvious question. If human society is not legitimately organized 
by the authority of a ruling class, then how is it to be organized? 

Locke’s answer is that the authority of government is entirely 
derived from the consent of its free and equal citizens. According 
to Locke, in the state of nature (or in the absence of government) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

people exist in a state of perfect freedom. They are free to 
pursue their own happiness and well being. But this perfect 
freedom is not a license to do whatever one likes or treat others 
as one likes. Rather the freedom people have a natural and 
inalienable right to is freedom from domination and coercion by 
others. 

The state of Nature has a law of Nature to govern it, which obliges 
every one, and reason, which is that law, teaches all mankind 
who will but consult it, that being all equal and independent, no 
one ought to harm another in his life (The Second Treatise of 
Government, Chpt. 2 Sect. 6) 

122 

By the moral law of nature, one is not justified in assaulting others 
except as retribution for an injustice they have committed to 
one’s self. Likewise, one is not justified in taking another’s 
property except as redress for that person taking or destroying 
one’s own property. But this state of nature inevitably leads to a 
state of chaos because people are not very good arbiters of 
justice in their own case. They are prone to inflate the wrongs 
committed against themselves and seek too much in the way of 
redress or retribution. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The establishment of government is justified as a more efficient 
means of preserving the natural rights of individuals. In joining 
civil society, we voluntarily turn our right to protect and enforce 
our individual rights over to the state. The legitimate function of 
the state is to enforce the rights of equality and liberty that 
people enjoy by nature. This view places rather strict limits on 
the legitimate functions of civil government. Where a 
government exceeds these limits, Locke says people are justified 
in rebelling against the government. 

Just what are the rights and liberties government serves to 
protect? Self ownership is central to the natural rights equally 
enjoyed by all. This clearly speaks against slavery and other forms 
of domination or oppression. If a person own’s herself by natural 
law, then clearly she can’t also be owned by another. Property 
rights are then justified as an extension of self ownership. Locke 
sees all of nature as initially held in common by people. When 
a person “mixes her labor with the stuff of the earth,” say by 
planting a tree or fashioning a tool from a branch, she acquires a 
right to the fruits of her labor as an extension of her right of self 
ownership. Here Locke offers a compelling philosophical 
justification for property rights. But Locke also recognizes limits 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

to the extent of property rights. Specifically, persons do not have 
a right to more property than they can make use of. Above and 
beyond what one can make use of, the fruits of one’s labor 
return to the commons and are to be freely available to others. 

The notion that there is an injustice in funding a social safety net 
for the less well off with taxes on the more affluent has its roots 
in a Lockean conception of property rights as natural rights that 
are closely tied to human liberty. On Locke’s view, when we mix 
our labor with the stuff of the earth, the fruit of our labor is ours 
by natural right. It is an extension of our natural right to our own 
selves. Thus, property rights, on Locke’s view, are closely tied to 
human liberty. The contemporary philosopher Robert Nozick 
extends Locke’s line of thought concerning property rights in his 
entitlement conception of social justice. On Nozick’s view, any 
distribution of property and wealth, no matter how unequal, is 
socially just so long as it was arrived at by just means. Acquiring 
wealth by one’s labor and then building on that through fair 
trades (those not involving coercion or deception) will be fair. 
Taxation beyond what is necessary to keep property rights (and 
hence human liberty) secure will be an injustice. In fact, it will be 
a variety of theft. Something along the lines of the views of Locke 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

and Nozick has inspired a good deal of the anti-tax, small 
government sentiment that has been so influential in U.S. politics 
for the past 30 years or so. Liberty is seen as closely tied to 
property rights. To the degree that the government taxes citizens, 
it takes their property and thereby limits their freedom. 

123 

John Locke’s Second Treatise on Government can be found here: 
http://jim.com/2ndtreat.htm 

Now we will look at two objections to the Lockean/Nozickian 
conception of justice. The first is commonly known as the 
Tragedy of the Commons. The second has to do with the role of 
various social institutions in how we conduct our business and 
the mismatch between this and the highly idealized and 
individualistic picture of property rights advanced by Locke and 
Nozick. 

Locke takes the natural world and all the resources in it to be a 
commonwealth. That is, the earth, the waters, skies, and the 
various systems they contain are taken to be commonly owned 
by all. I draw from the resources of nature for raw materials when 
I create something I can then claim as property. Locke lived in a 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

time when natural resources appeared to be endlessly bountiful 
and any motivated person who wasn’t happy with the available 
social arrangements could hop a ship to the new world and 
homestead a piece of land (albeit one that was likely formerly 
occupied by Native Americans). If natural resources can be 
regarded as unlimited, then there is not injustice to me if my 
neighbor has accumulated great wealth while I have little. This is 
because my neighbor’s great wealth doesn’t place any restriction 
on me investing my energy in creating wealth of my own. But if 
natural resources are limited and my neighbor has claimed much 
of what is available in the creation of his private property, then 
my opportunities are limited to that degree. We can no longer 
sustain the illusion that natural resources are unlimited. And as 
we bump up against those limits, treating Lockean property rights 
as a kind of sacrosanct expression of human liberty looks less like 
justice and more like a recipe for increasingly entrenched 
inequality. 

There is a simple logic to the commons that is worth examining 
in a bit more detail. Garritt Hardin is well known for his clear 
articulation of the Tragedy of the Commons in the late sixties. 
Hardin was mainly concerned about human population, but this 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

is just one instance of a much broader kind of problem. A tragedy 
of the commons is any case where some commonly held 
resource gets exhausted to the point where it has little value left 
to offer. Such a tragedy is bound to occur eventually whenever 
a commonly held resource is finite and freely utilized by self-
interested agents. 

Hardin introduces the notion of the tragedy of the commons with 
a tale about the fate of herdsmen who share a pasture in 
common. Each herdsman notes that if he runs one more animal 
on the commonly held pasture, he will get the full benefit of 
that animal’s value when he takes it to market, but since the 
pasture is held in common, he will bear only a fraction of the 
cost of raising the animal. As a result, each herdsman runs an 
additional animal on the pasture, and then another and another 
until the finite commonly held pasture is depleted to the point 
where it of no use to anyone. Similar stories can be told about 
fisheries, fresh water supplies, air pollution, and climate change. 

Once we have a clear understanding of the logic of the 
commons, it is equally clear that there are only a limited number 
of ways to avoid a tragedy of the commons. Again, a tragedy of 
the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

124 

commons is the inevitable result whenever we have a finite 
commons that is freely utilized by self-interested agents. The 
only way to avoid a tragedy of the commons is to prevent one 
or another of the conditions that give rise to one. Perhaps we 
cannot expect individuals to consistently refrain from acting on 
their own interests. But there remain the possibilities of regulating 
access to the commons or expanding the commons in some way. 
In the case of climate change, some mitigation strategies like 
carbon sequestration can be seen as ways of expanding the 
commons. The commons in this case is the atmosphere which 
we use as a sink for carbon when we burn fossil fuels. The CO2 
released by even quite a few cars and furnaces poses no serious 
problem. But beyond a certain point, carbon emissions become 
a serious problem. The atmosphere can’t soak up more without 
disrupting systems we all rely on in many ways. Attempts to 
capture carbon and sequester it reduce the load on the 
atmosphere as a carbon sink. One way to think of this is as a 
strategy for expanding our overall carbon sink by supplementing 
the atmosphere with underground carbon storage facilities (or, 
perhaps more realistically, trees and soil that sequester carbon, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

too). Another example of expanding the commons would be 
state-run fish hatcheries to rebuild fish populations depleted 
through fishing. 

In some cases, strategies for expanding the commons aren’t 
sufficient for avoiding a tragedy of the commons. Given this, only 
one possible means of avoiding a tragedy of the commons 
remains and that is regulating the use of the commons. We 
routinely accept a great number of restrictions on our liberty as 
a means of avoiding a tragedy of the commons through regulating 
our use of the commons. In the early 70s, the air in Southern 
California was barely breathable do the pollution from cars. Since 
then we’ve been required to drive more efficient vehicles that 
are equipped with an ever more sophisticated array of pollution 
control technologies. The air of Southern California is still often 
smoggy, but not as bad as it once was. Requiring pollution 
controls on cars is a pretty unobtrusive kind of regulation. 
Sometimes we regulate the use of a commonly held resource by 
charging people to use it and this can take many forms from 
campground fees to special taxes based on use like car tabs that 
fund public transportation (the roadways are a commons that 
become much less valuable when too many people drive and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

too few use transit). Sometimes we do this with added limits on 
the use of a commonly held resource as in the case of fishing 
licenses with catch limits. Proposals to put a price on carbon in 
the form of energy taxes or cap and trade systems for carbon 
emissions are relatively unobtrusive attempts to regulate the use 
of the atmosphere as a carbon sink. Energy taxes would regulate 
use of the atmosphere by charging a fee. Cap and trade systems 
are a bit more complex and involve limits on emissions together 
with a market mechanism for rewarding innovative ways of 
cutting emissions. 

Once we have a clear understanding of the logic of the 
commons, it seems pretty obvious that regulating the use of a 
commons is often called for. The problem for the Locke/Nozick 
line of thinking about social justice is that it affords us no 
adequate way of justifying the limitations on liberty that are 
necessary for avoiding a tragedy of the commons. Avoiding a 
tragedy of the commons sometimes requires that some liberties 
yield to regulation and that we have 

125 

government that does more than just guarantee our personal 
liberties (especially those sacrosanct property rights). While taking 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

such measures can be necessary for avoiding a tragedy of the 
commons, they may also be difficult to reconcile with the 
Locke/Nozick conception of social justice. And in some cases, 
notably climate change, failing to avoid a tragedy of the 
commons looks like a pretty clear injustice to those who must 
live with the consequences. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเจาะลึกบุคคลที่ถือว่าเป็น "บิดาแห่ง
เสรีนิยม" นั่นคือ จอห์น ล็อค (John Locke) ครับ ความคิดของเขาเป็น
รากฐานสำคัญของระบอบประชาธิปไตยและแนวคิดเรื่องกรรมสิทธิ์ใน
ทรัพย์สินที่เราใช้กันอยู่ทุกวันนี้ 

อาจารย์สรุปประเด็นสำคัญจากบทเรียนมาให้ดังนี้ครับ: 

 

1. รัฐที่เกิดจาก "ความยินยอม" (Government by Consent) 

ในสมัยนั้น ยุโรปเชื่อเรื่อง "สิทธิเทวปญัญา" (Divine Right of Kings) ว่า
กษัตริย์ได้อำนาจจากพระเจ้า แต่ล็อคคัดค้านอย่างรุนแรงครับ เขาเสนอว่า: 

สภาวะธรรมชาติ (State of Nature): หากไม่มีรัฐบาล มนุษย์จะอยู่อย่างมี
เสรีภาพสมบูรณ์ แต่ไม่ใช่ว่าจะทำอะไรก็ได้ เพราะเรามี "กฎธรรมชาติ" (Law 
of Nature) คือเหตผุลที่บอกว่า "ห้ามใครทำร้ายผู้อ่ืนทั้งในด้านชีวิต สุขภาพ 
เสรีภาพ และทรัพย์สิน" 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สัญญาประชาคม (Social Contract): เนื่องจากคนเรามักจะลำเอียงเข้าข้าง
ตัวเองเวลาเกิดความขัดแย้ง สภาวะธรรมชาติจึงอาจกลายเป็นความวุ่นวาย 
เราจึงยอมสละสิทธิ์ในการตัดสินความด้วยตนเอง แล้วมอบอำนาจนั้นให้ "รัฐ" 
เพื่อทำหน้าที่ปกป้องสิทธิตามธรรมชาติของเรา 

 

2. ทรัพย์สินคือส่วนขยายของตัวตน (Property Rights) 

ล็อคอธิบายว่าทำไมเราถึงมีสิทธิ์เป็นเจ้าของที่ดินหรือส่ิงของได้: 

การผสมแรงงาน (Mixing Labor): เดิมทีโลกเป็นของส่วนรวม แต่เมื่อเราลง
แรง (เช่น ปลูกต้นไม้, สร้างเครื่องมือ) แรงงานนั้นคือของเรา เมื่อแรงงานไป
ผสมกับทรัพยากร สิ่งนั้นจึงกลายเป็น "ทรัพย์สิน" ของเรา 

ข้อจำกัด (Lockean Proviso): ลอ็คเตือนว่าเราไม่มีสิทธิ์ครอบครองเกิน
ความจำเป็นจนของเหล่านั้นเน่าเสีย หรือครอบครองจนไม่เหลือทรัพยากร
ดีๆ ไว้ให้คนอื่น 

 

3. การโต้แย้ง: โศกนาฏกรรมของทรพัยากรส่วนรวม (Tragedy of the 
Commons) 

แนวคิดของล็อคและศิษย์รุ่นหลังอย่าง โรเบิร์ต โนซิค (Robert Nozick) ที่
เน้นรัฐขนาดเล็กและการเก็บภาษีต่ำ ถูกวิจารณ์ด้วยทฤษฎี "โศกนาฏกรรม
ของทรัพยากรส่วนรวม": 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ตรรกะของปัญหา: เมื่อทรัพยากร (เช่น ทุ่งหญ้า, อากาศ, ป่าไม้) เป็นของ
ส่วนรวม แต่ละคนจะพยายามตักตวงผลประโยชน์ให้ตัวเองมากที่สุด (เพราะ
ได้กำไรเต็มๆ แต่หารต้นทุนความเสียหายกับคนทั้งโลก) จนสุดท้ายทรัพยากร
นั้นเสื่อมโทรมและพังทลายลงในที่สุด 

ตัวอย่างปัจจุบัน: ปัญหาสิ่งแวดล้อม มลพิษทางอากาศ และภาวะโลกร้อน 
(Climate Change) 

 

4. บทบาทของรัฐบาลที่ต้องมากกว่าแค่ "ยามเฝ้าบ้าน" 

บทความชี้ให้เห็นว่า แนวคิดแบบล็อค/โนซิค อาจไม่เพียงพอในการแก้ปัญหา
สังคมสมัยใหม่: 

การกำกับดูแล (Regulation): เพื่อเลี่ยงโศกนาฏกรรมข้างต้น รัฐจำเป็นต้อง
จำกัดเสรีภาพบางอย่าง เช่น การเก็บภาษีคาร์บอน, การจำกัดการจับปลา 
หรือการบังคับติดตั้งระบบบำบัดมลพิษ 

ความขัดแย้ง: สำหรับสายล็อค/โนซิค การที่รัฐมาบังคับเก็บภาษีเกินจำเป็น
ถือเป็น "การลักขโมย" แต่ในสายตาของผู้ที่มองเรื่องทรัพยากรส่วนรวม การ
ไม่ยอมคุมมลพิษต่างหากที่เป็น "ความไม่ยุติธรรม" ต่อคนรุ่นหลัง 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

      สรุปมุมมองจากอาจารย์ 

ล็อคให้ความสำคัญกับ "เสรีภาพและทรัพย์สิน" อย่างมาก จนมองว่าการเก็บ
ภาษีคนรวยไปช่วยคนจนอาจเป็นการละเมิดสิทธิ แต่เมื่อทรัพยากรโลกเริ่มมี
จำกัด "เสรีภาพในการสะสมความมั่งคั่ง" ของคนหนึ่ง อาจไปจำกัด "โอกาสใน
การลืมตาอ้าปาก" ของอีกคนหนึ่งได้ครับ 

นักศึกษาคิดว่าอย่างไรครับ? รัฐควรมีอำนาจเข้ามา "บังคับ" หรือ "เก็บภาษี" 
เพื่อรักษาสิ่งแวดล้อมและสวัสดิการสังคม หรือควรปล่อยให้เป็นเสรีภาพส่วน
บุคคลตามแนวคิดของล็อค? 

…………………… 

 

Here is Garritt Hardin’s article, “The Tragedy of the Commons” 
http://dieoff.org/page95.htm 

The second objection to the view of social justice advanced in 
Locke and Nozick is that it doesn’t correspond very well to the 
realities of our economic lives. We don’t create wealth from our 
own labor in a social vacuum. With the possible exception of the 
vegetables I grow in my garden, none of my wealth is entirely the 
product of mixing my labor with the stuff of the earth. Rather, 
nearly all of our productive activity is carried out in the context 
of a complex fabric of social interrelations buoyed by a 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

substantial technological infrastructure. Enjoying the fruits of my 
labor nearly always requires doing business with someone else 
and the benefits that accrue to me depend as much on the 
favorable social environment that makes doing my business 
possible as it does on the efforts I contribute to the deal. In light 
of this, the view of property rights offered by Locke is 
unrealistically individualistic. The Locke/Nozick approach to 
social justice is like field biologists aiming to secure the welfare 
of specific cute furry mammals without giving any regard to the 
health of the ecosystem that sustains them. 

Having a functioning well-ordered community is a necessary 
condition for succeeding in most lines of business (arguably even 
for gangsters and pimps). The businessman who has profited from 
a fair exchange with his customers has not thereby paid his dues 
in maintaining the social environment that makes it possible for 
him to do his business in the first place. His success requires a 
healthy and well educated workforce, stability in the economic 
system, a citizenry that is well informed enough to politically 
sustain just social institutions, a citizenry that respects the law, a 
customer base that is doing well enough themselves to afford 
his product and so forth. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Supporting the social institutions that make the success of the 
affluent possible will only look like “redistribution of wealth” to 
those who have it in their head that their income before taxes is 
their own wealth that is being taken from them to pay for the 
needs of others. People who see things this way already have 
grabbed more than they are entitled to. 

We live cradle to grave supported by an intricate social and 
technological infrastructure. As is the want of human beings, we 
are quick to take all the credit for our success and project all of 
the blame for our failures onto the external world. Neither 
inclination is correct very often. But when taking credit for all of 
our successes manifests itself in reluctance to support the social 
institutions and arrangements that have made our success 
possible, we become freeloaders. 

Quite a few institutionalized practices tilt the scales in favor of 
the well to do in such a way that their affluence is, to a significant 
degree, the product of those social arrangements. Perhaps the 
most significant example is public education. The high earners in 
our society are very often the 

126 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

success stories of public education from K-12 through the state 
university. Even those who come from a wealthy background and 
enjoyed the benefits of elite private education have depended 
on publicly educated employees and associates through all of 
their business endeavors. Public education plays such a large and 
pervasive role in the development and sustenance of our 
affluent high-tech society that virtually no lasting economic 
achievement in this society could happen without public 
education. Looking ahead to the innovations and skills that will 
drive future economic development, we neglect adequately 
funding education at our own peril. 

Much the same could be said for publicly financed research at 
our universities. We frequently look to the achievements of 
information technology companies like Microsoft as models of 
private sector initiative and wealth creation. But the very 
possibility of businesses like Microsoft is the product of decades 
of public investment in basic research by public institutions like 
universities and the military. More specifically, the development 
of information technology is also the product of public 
investment in basic research by, yes, philosophers. We could not 
have information technology as we know it and all of the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

economic growth it has brought over the past few decades 
without having paid the salaries of philosophy professors like 
Bertrand Russell and Alfred North Whitehead who developed the 
formal logic that provides the theoretical foundation for 
programming languages. 

Once the Lockean conception of property rights as sacrosanct 
expressions of human liberty is uprooted, we need to reconsider 
just how we ought to think of property rights. I think Locke is on 
to an important piece, namely that we should get to enjoy the 
fruits of our efforts without others freeloading off of our efforts. 
But the question of who is freeloading under what circumstances 
is much more subtle and complex than Locke could have 
imagined in the absence of more contemporary sociological 
factors and insights. As we’ll see shortly,the most influential 
liberal political philosopher of the 20th century, John Rawls, 
incorporates this anti-freeloading piece into his conception of 
justice as fairness. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาต่อกันที่ภาคต่อของการวิพากษ์วิจารณ์
แนวคิดของล็อคและโนซิคครับ ครั้งที่แล้วเราคุยเรื่อง "โศกนาฏกรรมของ
ทรัพยากรส่วนรวม" ไปแล้ว วันนี้อาจารย์จะนำเสนอข้อโต้แย้งที่สองที่
น่าสนใจมาก ซึ่งว่าด้วยเรื่อง "ความจริงของชีวิตทางเศรษฐกิจ" ครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ประเด็นหลักที่นักปรัชญาร่วมสมัยโต้แย้งล็อค มีดังนี้ครับ: 

 

1. มนุษย์ไม่ได้สร้างความม่ังคั่งใน "สญุญากาศ" 

ล็อคบอกว่าความมั่งคั่งเกิดจาก "แรงงานของเราผสมกับทรัพยากรโลก" แต่
อาจารย์อยากให้พวกเราลองคิดดูครับว่า ในโลกความจริงมีงานอะไรบ้างที่เรา
ทำคนเดียวได้จริงๆ? 

สังคมคือโครงสร้างพื้นฐาน: แทบไม่มีความมั่งคั่งใดที่เกิดจากเราคนเดียว 
ยกเว้นอาจจะเป็นผักที่ปลูกกินเองในสวนหลังบ้าน นอกเหนือจากนั้น 
ความสำเร็จของเราขึ้นอยู่กับ "เครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคม" และ 
"โครงสร้างพื้นฐานทางเทคโนโลยี" ที่สังคมสร้างไว้ให้ทั้งสิ้น 

อุปมาของนักชีววิทยา: การมองว่าทรัพย์สินเป็นสิทธิเด็ดขาดส่วนบุคคล
เหมือนที่ล็อคคิด เปรียบเสมือนนักชีววิทยาที่พยายามจะดูแล "สัตว์ขนฟูที่
น่ารัก" ให้มีความสุข โดยไม่สนใจเลยว่า "ระบบนิเวศ" ที่คำ้จุนสัตว์ตัวนั้นอยู่
นั้นเสื่อมโทรมเพียงใด 

 

2. นักธุรกิจกับการ "จ่ายคืน" ให้ระบบนิเวศสังคม 

การที่นักธุรกิจคนหนึ่งประสบความสำเร็จได้ ไม่ใช่แค่เพราะเขาขยันหรือ
ฉลาดเท่านั้น แต่เพราะเขามีสภาพแวดล้อมที่เอื้ออำนวยครับ: 

เขามีแรงงานที่ผ่านการศึกษามาอย่างดี (จากภาษีรัฐ) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เขามีระบบเศรษฐกจิที่มั่นคงและกฎหมายที่ศักดิ์สิทธิ์ 

เขามีกลุ่มลูกค้าที่มีกำลังซื้อพอจะอุดหนุนสินค้าเขาได ้

ดังนั้น การจ่ายภาษีเพื่อบำรุงสถาบันทางสังคมเหล่านี้ ไม่ใช่ "การนำเงินของ
เราไปให้คนอื่น" (Redistribution) แต่มันคือการจ่ายค่าบำรุงรักษาระบบที่
ทำให้เราทำธุรกิจได้ตั้งแต่แรกครับ คนที่ไม่ยอมสนับสนุนระบบนี้แต่ตักตวง
ผลประโยชน์อย่างเดียว ล็อคอาจจะเรียกว่า "พวกชุบมือเปิบ" (Freeloaders) 

 

3. บทบาทของ "การศึกษา" และ "งานวิจัยสาธารณะ" 

บทความยกตัวอย่างที่เห็นภาพชัดมากครับ: 

การศึกษาของรัฐ: ตั้งแต่ระดับประถมจนถึงมหาวิทยาลัย คือฟันเฟืองหลักที่
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจไฮเทค ถ้าไม่มีพนักงานที่จบจากโรงเรียนรัฐ บริษัทมหา
เศรษฐีทั้งหลายก็อยู่ไม่ได้ 

งานวิจัยพ้ืนฐาน: บริษัทอย่าง Microsoft หรือยักษ์ใหญ่ไอทีไม่ได้เกิดจาก
จินตนาการส่วนตัวล้วนๆ แต่ต่อยอดมาจากงานวิจัยที่รัฐอุดหนุนงบประมาณ
มาหลายทศวรรษ รวมถึงงานวิจัยของ นักปรัชญา อย่าง Bertrand Russell 
ที่วางรากฐานทางตรรกศาสตร์ให้กับการเขียนโปรแกรมคอมพิวเตอร์ 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. จาก ล็อค สู่ จอห์น รอลส์ (John Rawls) 

เมื่อเราเข้าใจแล้วว่า "สิทธิในทรัพย์สิน" ไม่ใช่เรื่องศักดิ์สิทธิ์ที่ห้ามแตะต้อง แต่
เป็นสิ่งที่ต้องอยู่ร่วมกับความเป็นธรรมในสังคม เราจึงต้องมองหาแนวคิดใหม่ 

ล็อคอาจจะพูดถูกในแง่ที่ว่า "เราควรได้เสพสุขจากหยาดเหงื่อแรงงานของ
ตนเองโดยไม่มีใครมาชุบมือเปิบ" แต่คำถามสำคัญคือ ในสังคมที่ซับซ้อน
ขนาดนี้ ใครกันแน่ที่เป็นพวกชุบมือเปบิ? 

คนจนที่รับสวัสดิการรัฐ? 

หรือคนรวยที่ใช้โครงสร้างพื้นฐานของสังคมสร้างตัว แต่ไม่ยอมจ่ายภาษีคืน
ให้สังคม? 

ในบทถัดไป เราจะมาดูคำตอบของ จอห์น รอลส์ (John Rawls) นักปรัชญา
การเมืองที่ทรงอิทธิพลที่สุดในศตวรรษที่ 20 ผู้ที่นำเอาแนวคิด "การต่อต้าน
พวกชุบมือเปิบ" มาสร้างเป็นทฤษฎี "ความยุติธรรมในฐานะความเที่ยงธรรม" 
(Justice as Fairness) ครับ 

 

      คำถามชวนคดิจากอาจารย์ 

นักศึกษาคิดว่า ถ้าไม่มี "ถนน" ที่สร้างจากภาษี ไม่มี "อินเทอร์เน็ต" ที่เริ่มจาก
งานวิจัยของรัฐ และไม่มี "โรงเรียน" ที่สอนให้คนอ่านออกเขียนได้ เศรษฐีที่
รวยที่สุดในโลกจะยังสามารถสร้างความมั่งคั่งได้ด้วย "แรงงาน" ของเขาเพียง
อย่างเดียวหรือไม่ครับ? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ครั้งหน้าเราจะมาสวม "วิมุตติม่านบังตา" (Veil of Ignorance) ของจอห์น 
รอลส์ กันครับ มีใครเคยได้ยินชื่อแนวคิดนี้ไหม? 

…………………. 

 

John Rawls 

Rawls’ theory of justice is captured in terms of these two 
principles: 

The Equal Liberty Principle: Each person is to be granted the 
greatest degree of liberty consistent with similar liberty for 
everyone. 

The Difference Principle: Social practices that produce 
inequalities amon individuals are just only if they work out to 
everyone’s advantage and the positions that come with greater 
reward are open to all. 

The Equal Liberty Principle has a longer history. The idea that 
everyone should be granted the greatest degree of liberty 
consistent with similar liberty for others is defended at length in 
John Stuart Mill’s essay On Liberty. In fact we could take some 
variation on this principle as the core tenet of Liberalism as a 
political theory. This principle doesn’t tell us that people should 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

be free to do as they please no matter what. At some points, my 
being free to do something is liable to 

127 

interfere with your being free to do something. For instance, my 
being free to host parties with live bands into the early hours of 
the morning might interfere with my neighbor’s being free to get 
a decent night’s sleep. In the interest of maximizing equal liberty 
for all, we would be justified in restricting people from activities 
that would interfere with the liberty of others. This has many 
familiar applications. Neighborhood zoning regulations are one 
example. Much environmental regulation would be another. 
Maximizing liberty for all equally might require that we restrict 
businesses from being free to pollute where doing so would 
adversely affect the health of others. 

The Equal Liberty Principle is only concerned with equality of 
liberty. But we can be equal or unequal in many other ways. In 
fact, being equally free is liable to lead to other sorts of 
inequalities. If we are all free to plant apple trees or to do 
something else as we see fit, the end result likely to be a very 
unequal distribution of apples. So long as this is merely the result 
of people exercising their equal liberties, there is nothing unfair 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

about this. If I’d wanted more apples, I could have spent more 
time growing apple trees and less time playing chess. 

Among the principles of social justice Rawl’s would have guide 
the development of our social institutions (including property 
rights) is the difference principle which allows that packages of 
social institutions that generate inequalities (like those that 
include a market economy) are just so long as they don’t allow 
some individuals to profit at the expense of others. Another way 
to formulate this principle is as holding a just set of social 
institutions to be one under which the least well off are better 
off than the least well off would be under alternative 
arrangements. This allows for inequalities in a society, so long as 
they are not enjoyed by some at the cost of the least well off 
being worse off than they might have been. 

Specific social policies produce different results depending on 
the circumstances of the community and other policies. So, for 
instance, universal health care in a soviet style command 
economy might bankrupt everyone. But it might be compatible 
with a high degree of affluence in an economy that has a healthy 
market based private sector (think Japan or Sweden). For this 
reason, social policies must ultimately be evaluated for justness 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

as parts of comprehensive packages of social institutions. This 
leads to lots of abstract technicalities in Rawl’s writing (it is not 
recommended for the novice). But we can get the general idea 
by looking at pretty familiar practices and comparing how they 
perform in the context of different societies having different 
comprehensive sets of social institutions. Looking at property 
rights and the market economy, we might consider East and West 
Germany prior to the fall of the Berlin Wall. East Germany had a 
Soviet style command economy that dictated a high degree of 
equality and sharply restricted property rights. West Germany had 
a mixed economy with a healthy market based private sector. 
The result was less equality in West Germany. But still, the least 
well off were substantially 

128 

better off than the least well off (pretty much everybody) in East 
Germany. What this indicates is that while, on the one hand, the 
market economy with its institutions of private property 
inevitably generates inequalities, it is, still, so much more 
effective at generating wealth that the least well off will be 
better off in spite of the inequalities. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The example of the market economy and its institutions of 
private property provides a major motivating factor for Rawl’s 
difference principle. So the 20th century’s reigning liberal 
political philosopher is a fan of market economies and 
institutions of private property. This may come as a surprise to 
some. 

Where Rawls is going to differ from Locke and Nozick is that for 
Rawls, property rights are not inviolable sacrosanct extensions of 
natural human liberty, rather they are social arrangements that 
will be limited in various ways as a part of a more comprehensive 
package of social arrangements that aims at fairness. Indeed, the 
very title of Rawl’s major work on social justice is “Justice as 
Fairness.” The kind of fairness that Rawls conception of justice 
aims at is not guaranteed equality of outcome for all, but rather 
a system of social arrangements that doesn’t advantage any 
particular group of individuals at the expense of others. 
Inequalities that result from excellence, helpful innovation or 
hard work are fair in this sense. But inequalities that result from 
social institutions that are biased in one way or another towards 
the interests of some at the expense of others are not. Within 
this context, property rights are seen as social arrangements that 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

aim at fairness by allowing the excellent and diligent to enjoy 
the rewards of their efforts. But property rights on the Rawlsian 
approach are not inviolable natural rights to be secured even to 
the detriment of maintaining the social institutions that make an 
affluent society possible. 

So far, it should be clear how the a Rawlsian approach to 
property rights allows for taxing the well off in order to provide 
things like education, health care and a social safety net for 
others. But to what degree will this be just on Rawls’ view. Clearly 
taxing the successful members of society to the point where they 
are no better off than those who are largely unproductive will 
not meet the Rawlsian ideal under the difference principle. If 
people are not rewarded for hard work and innovation, then it’s 
liable not to happen and everyone suffers as a result. Too much 
taxation of the well off will be unjust on Rawl’s view precisely 
because it doesn’t work out to benefit of least well off (or 
anyone else). Rather, Rawls would aim for that sweet spot where 
the hard working and innovative are well rewarded, so everyone 
has a reason to do their best, and yet those who fail for whatever 
reason, are not left by the wayside, but still have opportunity 
and enjoy some modest quality of life. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

I won’t try to get more specific about just where that sweet spot 
lies (say in terms of top marginal tax rates on income or capital 
gains), nor will I try to get more specific about just what benefits 
and opportunities should be secured for the least well off. But I 
will finish with a bit about how Rawls’ motivates the general 
approach to social justice. And this will ultimately provide the 
best guide to what set of social arrangements would be just. 

129 

Recall that Rawls is aiming at a conception of justice as fairness 
in the sense that social institutions won’t advantage any 
particular kind of person at the expense of others. Rawls’ 
proposes that we can get onto the ideal of justice as fairness in 
this sense by means of a thought experiment that involves 
reasoning from what he calls "the original position." From the 
original position, we imagine that we are perfectly rational agents 
with full information about the consequences of the various 
possible social arrangements. We are then given the task of 
designing the principles of justice that will structure our society 
and we are expected to do so with an eye to what will be in our 
own best interest. But there is a catch. In reasoning from the 
original, we operate behind a veil of ignorance about our own 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

personal circumstances and characteristics. So in the original 
position, behind the veil of ignorance, I must think about what 
set of social institutions will work out best for me without 
knowing whether I will be weak or strong, healthy or diseased, 
clever or dull, beautiful or ugly, black or white, born to a wealthy 
family or a poor one and so forth. If I am rational and self 
interested, I will want to set things up so that I can substantially 
enjoy the benefits if I have characteristics that are highly valued 
in my society and I put them to good use. But at the same time, 
I will want to hedge my bets to assure that I still have a decent 
life in case I am not so lucky or my best efforts fail. 

An excerpt from John Rawls, Justice as Fairness, can be found 
here: 
http://www2.econ.iastate.edu/classes/econ362/hallam/readings
/rawl_justice.pdf 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาถึงจุดสูงสุดของปรัชญาการเมือง
สมัยใหม่ นั่นคือทฤษฎีของ จอห์น รอลส์ (John Rawls) ครับ หากล็อคคือ
บิดาแห่งเสรีนิยมในศตวรรษที่ 17 รอลส์ก็คือนักปรัชญาที่นำเสรีนิยมมาปัด
ฝุ่นใหม่ให้มีความ "เป็นธรรม" มากขึ้นในศตวรรษที่ 20 ผ่านหนงัสือชื่อดังของ
เขาคือ A Theory of Justice 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

รอลส์เสนอแนวคิดที่เรียกว่า "ความยุติธรรมในฐานะความเที่ยงธรรม" 
(Justice as Fairness) โดยมีหลักการสำคัญ 2 ข้อ ดังนี้ครับ: 

 

1. หลักเสรีภาพที่เท่าเทียม (The Equal Liberty Principle) 

รอลส์เชื่อว่า "ทุกคนควรได้รับเสรีภาพสูงสุดเท่าที่จะเป็นไปได้ ตราบเท่าที่
เสรีภาพนั้นไม่ไปขัดขวางเสรีภาพของผู้อื่น" 

ตัวอย่าง: ผมมีเสรีภาพในการจัดปาร์ตี้เปิดเพลงเสียงดังได ้ แต่ถ้าเสียงนั้นไป
รบกวน "เสรีภาพในการพักผ่อน" ของเพื่อนบ้าน รัฐก็มีความชอบธรรมที่จะ
จำกัดเสรีภาพของผม 

หลักการนี้ครอบคลุมไปถึงการจัดโซนนิ่งที่อยู่อาศัย หรือกฎหมายส่ิงแวดล้อม
ที่ห้ามโรงงานปล่อยมลพิษ เพราะการปล่อยมลพิษไปทำลายสุขภาพ (ซึ่งเป็น
พื้นฐานของเสรีภาพ) ของผู้อื่นนั่นเอง 

 

2. หลักความแตกต่าง (The Difference Principle) 

ข้อนี้คือหัวใจสำคัญที่ทำให้รอลส์ต่างจากล็อคครับ รอลส์ยอมรับว่า "ความ
เหลื่อมล้ำทางสังคมเกิดขึ้นได้" (เช่น คนขยันกว่าหรือฉลาดกว่าอาจรวยกว่า) 
แต่ความเหล่ือมล้ำนั้นจะ "ยุติธรรม" ก็ต่อเมื่อเข้าเงื่อนไข 2 อย่าง: 

ต้องเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่เสียเปรียบที่สุดในสังคม: ความรวยของคนกลุ่มหนึ่ง
ต้องส่งผลให้คนจนที่สุดมีชีวิตที่ดีขึ้นกว่าการที่ทุกคนเท่ากันหมด 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

โอกาสต้องเปิดกว้างสำหรับทุกคน: ตำแหน่งที่ได้ผลตอบแทนสูงต้องไม่มีการ
ปิดกั้น ทุกคนต้องมีโอกาสเข้าถึงอย่างเท่าเทียม 

ตัวอย่างเปรียบเทียบ: 

เยอรมนีตะวันออก (คอมมิวนิสต์): เน้นความเท่าเทียม ตัดสิทธิทรัพย์สิน ผล
คือทุกคนจนเท่ากันหมด 

เยอรมนีตะวันตก (ตลาดเสรีที่มีสวัสดิการ): มีความเหล่ือมล้ำสูงกว่า แต่ "คน
จนที่สุด" ในเยอรมนีตะวันตก กลับมีคุณภาพชีวิตที่ดีกว่าคนเกือบทั้งหมดใน
เยอรมนีตะวันออก 

 

สรุป: รอลส์สนับสนุนระบบตลาดเสรี (Market Economy) เพราะมันสร้าง
ความมั่งคั่งได้ดีกว่า แต่ต้องมีการจัดสรรคืนให้สังคมเพื่อดูแลคนข้างหลังด้วย 

 

3. ม่านบังตาแห่งวมิุตติ (The Veil of Ignorance) 

รอลส์มีวิธีคิดที่อัจฉริยะมากในการหาว่า "ความยุติธรรม" คืออะไร เขาให้เรา
ลองทำประลองความคิด (Thought Experiment) ดังนี้ครับ: 

สมมติว่าเราต้องไปนั่งประชุมเพื่อร่างกฎหมายสร้างสังคมใหม่ โดยที่เราอยู่
หลัง "ม่านบังตา" ซึ่งทำให้เรา จำไม่ได้ว่าตัวเองเป็นใคร 

เราไม่รู้ว่าเราจะเกิดมารวยหรือจน 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ไม่รู้ว่าร่างกายแข็งแรงหรือพิการ 

ไม่รู้ว่าฉลาดหรือหัวช้า 

ไม่รู้แม้กระทั่งเพศหรือสีผิวของตัวเอง 

ผลลัพธ์ที่ได้: รอลส์เชื่อว่าคนที่มีเหตุผลจะเลือกสังคมที่ "ประกันความเสี่ยง" 
ไว้ก่อน คือเราจะยอมให้คนเก่งรวยได้ (เพื่อขับเคลื่อนเศรษฐกิจ) แต่เราจะวาง
ระบบสวัสดิการ การศึกษา และสาธารณสุขที่ดีเยี่ยมไว้รองรับ เพราะเรากลัว
ว่าถ้าเปิดม่านออกมาแล้ว เราดันเป็นคนที่โชคร้ายที่สุดในสังคม เราจะได้
ยังคงมีชีวิตที่มีศักดิศ์รีและมีโอกาสกลับมาลืมตาอ้าปากได้นั่นเอง 

 

      บทสรุปจากอาจารย์ 

สำหรับรอลส์ ทรัพย์สินไม่ใช่ "สิทธิศักดิ์สิทธิ์ที่แตะต้องไม่ได้" แบบที่ล็อคเชื่อ 
แต่เป็น "ข้อตกลงทางสังคม" ที่มีไว้เพื่อให้สังคมเดินหน้าอย่างเป็นธรรม 

การเก็บภาษี: รัฐควรเก็บภาษีในจุดที่ "พอดี" (Sweet Spot) คือไม่สูงจนคน
เก่งหมดไฟที่จะทำงาน แต่ต้องสูงพอที่จะดูแลคนที่ไม่สามารถดูแลตัวเองได้ 

นักศึกษาลองจินตนาการดูนะครับ ถ้าวันนี้เราต้องร่างกฎหมายโดยไม่รู้ว่า
พรุ่งนี้เราจะตื่นมาเป็นมหาเศรษฐีหรือคนไร้บ้าน เราจะอยากให้ประเทศนี้มี
สวัสดิการแบบไหน? นี่แหละครับคือคำถามที่รอลส์ฝากไว้ให้พวกเรา 

มีประเด็นไหนใน "ม่านบังตา" ที่นักศึกษาสงสัยหรืออยากแลกเปลี่ยนไหม
ครับ? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

…………………… 

Review and Discussion Questions 

1. Explain Plato’s conception of justice. How does it differ from 
contemporary liberal views of justice? 

2. Why is Plato no fan of democracy? 

3. In what way does Locke see us as having a natural right to 
liberty? 

4. What is the function of government according to Locke and 
how is it justified? 

5. How does Locke justify property rights? 

6. Explain the tragedy of the commons and how it presents a 
challenge to a Lockean conception of property rights. 

7. How does the creation of wealth and property in our society 
differ from the idealized individualistic conception Locke offers? 

8. Explain Rawls’ two principles of social justice as fairness. 

9. How does Rawls’ employ the idea of the original position and 
the veil of ignorance in supporting his principles of social justice? 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการปิดท้ายบทเรียนเรื่อง ความยุติธรรม
ทางสังคม (Social Justice) อาจารย์ได้สรุปคำถามทบทวนและอภิปราย
เหล่านี้ เพื่อให้พวกเราใช้เช็กความเข้าใจก่อนสอบ หรือใช้เป็นประเด็นในการ
ถกเถียงในชั้นเรียนนะครับ 

อาจารย์แปลและสรุปใจความสำคัญของแต่ละข้อไว้ให้แล้ว ดังนี้ครับ: 

 

         คำถามทบทวนและอภิปรายผล (ชุดที่ 2) 

1. จงอธิบายแนวคิดเรื่องความยุติธรรมของเพลโต (Plato) และแนวคิดนี้
แตกต่างจากมุมมองเสรีนิยมร่วมสมัยอย่างไร? (แนวคำตอบ: เน้นเรื่องการทำ
หน้าที่ตามชนชั้นและความสมดุลของรัฐ vs. การเน้นสิทธิและเสรีภาพส่วน
บุคคลในปัจจุบัน) 

2. ทำไมเพลโตถึงไม่ชื่นชอบระบอบประชาธิปไตย? (แนวคำตอบ: เพลโตมอง
ว่าเป็นการปกครองโดยคนที่ไม่เหมาะสม หรือขาดความเชี่ยวชาญเฉพาะด้าน 
เขาจึงเสนอระบบคณุธรรมหรือ Meritocracy แทน) 

3. จอห์น ล็อค (John Locke) มองว่ามนุษย์มี "สิทธิตามธรรมชาติใน
เสรีภาพ" ในลักษณะใด? (แนวคำตอบ: คือเสรีภาพจากการถูกครอบงำหรือ
บังคับโดยผู้อ่ืน ภายใต้ขอบเขตของกฎธรรมชาติที่ใช้เหตุผลตัดสิน) 

4. หน้าที่ของรัฐบาลตามทรรศนะของล็อคคืออะไร และรัฐบาลมีความชอบ
ธรรมได้อย่างไร? (แนวคำตอบ: หน้าที่คือปกป้องสิทธิตามธรรมชาติ ส่วน



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความชอบธรรมมาจากการที่ประชาชน "ยินยอม" มอบอำนาจให้ผ่านสัญญา
ประชาคม) 

5. ล็อคให้เหตุผลสนับสนุน "กรรมสิทธิ์ในทรัพย์สิน" (Property Rights) 
อย่างไร? (แนวคำตอบ: ใช้ทฤษฎี "การผสมแรงงาน" (Mixing Labor) เมื่อเรา
ลงแรงกับทรัพยากรส่วนรวม ส่ิงนั้นจะกลายเป็นส่วนขยายของตัวตนเรา) 

6. จงอธิบาย "โศกนาฏกรรมของทรัพยากรส่วนรวม" (Tragedy of the 
Commons) และชี้ให้เห็นว่ามันท้าทายแนวคิดเรื่องทรัพย์สินของล็อค
อย่างไร? (แนวคำตอบ: เมื่อทรัพยากรมีจำกัด การปล่อยให้ทุกคนสะสม
ทรัพย์สินอย่างเสรีอาจนำไปสู่การล่มสลายของระบบนิเวศ ซึ่งล็อคอาจไม่ได้
คาดการณ์ถึงขีดจำกัดนี้ไว้) 

7. การสร้างความมั่งคั่งและทรัพย์สินในสังคมปัจจุบัน แตกต่างจากแนวคิด
แบบ "ปัจเจกนิยมในอุดมคติ" ที่ล็อคเสนออย่างไร? (แนวคำตอบ: ปัจจุบัน
ความรวยไม่ได้เกิดจากคนเดียว แต่เกิดจากโครงสร้างพื้นฐาน ภาษี การศึกษา 
และเทคโนโลยีที่สังคมสร้างไว้ให้ร่วมกัน) 

8. จงอธิบายหลักการ 2 ข้อของ "ความยุติธรรมในฐานะความเที่ยงธรรม" 
ของ จอห์น รอลส์ (John Rawls) (แนวคำตอบ: 1. หลักเสรีภาพที่เท่าเทียม 
2. หลักความแตกต่างที่ต้องเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่เสียเปรียบที่สุด) 

9. รอลส์ใช้แนวคดิเรื่อง "สถานะแรกเริ่ม" (Original Position) และ "ม่านบัง
ตาแห่งวิมุตติ" (Veil of Ignorance) เพื่อสนับสนุนหลักความยุติธรรมของเขา



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

อย่างไร? (แนวคำตอบ: เป็นการทดลองทางความคิดเพื่อให้เราออกแบบกฎที่
ยุติธรรมที่สุด โดยสมมติว่าเราไม่รู้ว่าตัวเองจะเกิดมาเป็นใครในสังคมนั้น) 

 

      สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

คำถามเหล่านี้จะช่วยให้พวกเราเห็นภาพกว้าง ตั้งแต่ยุคที่ความยุติธรรมคือ 
"ระเบียบ" (เพลโต) มาสู่ยุคที่คือ "สิทธิทรัพย์สิน" (ล็อค) และมาถึงยุคที่คือ 
"ความเป็นธรรมทางสังคม" (รอลส์) 

มีข้อไหนที่นักศึกษารู้สึกว่าตอบยากที่สุดไหมครับ? หรืออยากให้อาจารย์ลอง
ยกตัวอย่างสถานการณ์ปัจจุบันมาจำลองใน "ม่านบังตา" ของรอลส์ดูอีกสัก
ข้อไหม? 

……………….. 


