
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. Critical Thinking I: Being Reasonable 

The traditional goal in critical thinking courses is reasoning clearly and 
effectively to get at the truth and avoid falsehoods. Our conception of 
critical thinking can be expanded to include other goals and appropriate 
standards for achieving these. So, for instance, an architect isn’t concerned 
with getting at the truth, but with good design. So, an architect will be 
concerned with standards and methods appropriate to achieving good 
design. But even in this context, it would be irrational for an architect to 
ignore truths about, say, the load bearing properties of various building 
materials. Whatever our goals, getting at the truth about many things will 
matter. So, truth oriented critical thinking in the context of inquiry is a vital 
and indispensable foundation for reasoning effectively. 

Biases and confusions about the nature of truth and reason are widespread. 
So, we are going to start here by introducing the metaphysical and 
conceptual framework typically presupposed in any kind of inquiry. We will 
also discuss the personal traits and social conditions that are required for 
inquiry to proceed productively. In the next chapter we will get acquainted 
with the methods and skills employed in reasoning clearly and effectively. 
This will include an introduction to logical basics and some logical 
fallacies.Subjects and Objects 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Let’s start with the modest metaphysical assumption that we all live on 
planet Earth. This means we have a shared reality. One that is populated 
with various and sundry objects (or better, containing stuff that can be 
divided in to objects in any number of ways). This is the realm of objects, 
or the objective world. As embodied creatures, we are among the objects 
populating the objective realm. But in addition to being objects we are also 
subjects. 

As subjects we have some experience of our shared reality, the objective 
realm. But, our experience of the world is limited by our perspectives. 
Further our impressions and beliefs are liable to be distorted by biases and 
assorted other intellectual bad habits. So, one thing we can all recognize 
about being subjects is that our impressions, beliefs and opinions are 
fallible. We are limited and imperfect in ways that make error quite 
possible. That’s just life as a subject, having subjective impressions and 
beliefs means being prone to error. Fortunately, we can always expand the 
basis of evidence we reason from by sharing our impressions and beliefs 
with each other. And we can improve the reliability of our reasoning by 
cultivating the intellectual habits help us overcome biased and distorted 
ways of thinking. This is the point of critical thinking. 

Philosophers typically use the word “subjective” to refer to what is mind 
dependent. This makes all of your thoughts, feelings and beliefs subjective. 
These are all aspect of you, a subject. But then your beliefs are often about 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the objective world. When I believe I have chocolate ice cream in the 
freezer, I’m representing a part of the objective world as being a certain 
way. So while it 

12 

exists in the subjective realm, my belief is also is about the objective realm 
and it can accurately represent an aspect of the objective world. In which 
case my belief is true. Or it can fail to, say, if my son has finished the 
chocolate ice cream. In this case my belief is false. 

So, your beliefs, are aspects of you, a subject, but they aim at representing 
things that are going on in our shared reality, the objective realm. For your 
belief to be true is just for your representation of how things are in the 
objective realm to fit, or correspond with, what is actually going on in the 
objective realm. That is, your belief is true when it represents some aspect 
of our shared reality the way it is. 

Subjective realm includes whatever depends on your mind as a subject 

Objective realm includes all aspects of our shared reality 

All your thoughts, sense impressions, feelings, beliefs, fears and hopes are 
aspects of you as a subject. 

The objective realm includes all the things, states of affairs and ways things 
are independent of you as a subject. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

As subjects, it is generally good for us to have true beliefs and avoid false 
beliefs. When we have true beliefs, we are more capable of acting 
effectively, achieving goals, avoiding hazards, and generally having a good 
time. I suppose this is a value statement, but its not the sort of value 
statement anyone is likely to dispute. This much of the value of having 
true beliefs comes along with being subjects who have needs and goals in 
a world full of objects (and subjects) that can be helpful or harmful to us. 
Special cases aside, it’s good to have true beliefs. 

 

2. Critical Thinking I: Being Reasonable 

ยินดีครับนักเรียน! ยินดีต้อนรับเข้าสู่ บทที่ 2: การคิดเชิงวิพากษ์ 1 (การเป็นผู้มีเหตุผล) 
ครับ 

ในบทที่แล้วเราคุยกันว่าปรัชญาคืออะไร แต่ในบทนี้เราจะมาเรียนรู้ "วิธีการ" คิดแบบนัก
ปรัชญาครับ ซึ่งหัวใจสำคัญคือการใช้เหตุผลเพื่อเข้าใกล้ "ความจริง" ให้มากที่สุด ครูสรุป
และแปลประเด็นสำคัญให้ดังนี้ครับ: 

1. เป้าหมายของการคิดเชิงวิพากษ์ (Critical Thinking) 

เป้าหมายดั้งเดิมคือการ "ใช้เหตุผลอย่างชัดเจนและมีประสิทธิภาพเพื่อให้ได้มาซึ่งความ
จริง และหลีกเลี่ยงความเท็จ" 

ไม่ว่าเป้าหมายในชีวิตของนักเรียนจะเป็นอะไร (เช่น สถาปนิกที่เน้นการออกแบบที่ดี) 
นักเรียนก็ไม่อาจละเลย "ความจริง" ได ้(เช่น ความจริงเรื่องคุณสมบัติการรับน้ำหนักของ
วัสดุ) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ดังนั้น การคิดเชิงวิพากษ์ที่ยึดโยงกับความจริงจึงเป็นรากฐานที่ขาดไม่ได้สำหรับการใช้
เหตุผลในทุกเรื่องครับ 

2. โลกของ "ประธาน" และ "วัตถุ" (Subjects and Objects) 

เพื่อจะเข้าใจเรื่องเหตุผล เราต้องเริ่มจากสมมติฐานทางอภิปรัชญาพื้นฐานก่อนว่า เราทุก
คนอาศัยอยู่บนโลกใบเดียวกัน ซึ่งหมายความว่าเรามี "ความจริงร่วมกัน" (Shared 
Reality) 

ผู้เขียนแบ่งโลกออกเป็น 2 อาณาจักรใหญ่ๆ คือ: 

A. อาณาจักรแห่งวัตถุ (Objective Realm) 

คือโลกภายนอกที่ดำรงอยู่จริง ไม่ว่าเราจะคิดอย่างไรกับมันก็ตาม 

รวมถึงสิ่งของ สภาวะการณ์ และความเป็นไปของสรรพสิ่งที่เป็นอิสระจากตัวเรา 

B. อาณาจักรแห่งประธาน (Subjective Realm) 

คือสิ่งที่ขึ้นอยู่กับ "จิตใจ" ของเราในฐานะผู้รับรู้ (Subject) 

ทุกอย่างที่เป็นคุณ: ความคิด, ความรู้สึก, ความเชื่อ, ความกลัว และความหวัง ล้วนเป็น
เรื่องส่วนบุคคล (Subjective) 

3. ความเชื่อ: สะพานเชื่อมระหว่าง "เรา" กับ "โลก" 

นี่คือประเด็นที่สำคัญมากครับ: 

ความเชื่อ (Belief) คือสิ่งที่อยู่ในใจเรา (Subjective) แต่พยายามจะ "เป็นตัวแทน" 
(Represent) ของโลกภายนอก (Objective) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความเชื่อที่จริง (True Belief): คือเมือ่ส่ิงที่เราคิดในใจ "ตรงกับ" (Correspond) สิ่งที่
เป็นไปในโลกแห่งวัตถุ 

ความเชื่อที่เท็จ (False Belief): คือเมื่อภาพในใจเราไม่ตรงกับความจริง (เช่น ครูเชื่อว่ามี
ไอศกรีมในตู้เย็น แต่จริงๆ ลูกชายกินหมดไปแล้ว) 

4. ทำไมการมี "ความเชื่อที่จริง" ถึงสำคัญ? 

มนุษย์เราเป็น "ประธาน" ที่มีข้อจำกัด: 

มุมมองที่จำกัด: เรามองเห็นโลกผ่านมุมมองเฉพาะตัว 

อคติ (Biases): ความเชื่อเรามักถูกบิดเบือนจากนิสัยทางปัญญาที่ไม่ดี 

ความผิดพลาดได้ (Fallibility): เราไม่ใช่ผู้หยั่งรู้ ความผิดพลาดจึงเกิดขึ้นได้เสมอ 

ทางออก: การคิดเชิงวิพากษ์ช่วยให้เราปรับปรุงความเชื่อให้แม่นยำขึ้น โดยการแบ่งปัน
หลักฐานและฝึกนิสัยการคิดเพื่อเอาชนะอคติ เพราะเมื่อเรามีความเชื่อที่ "จริง" เราจะ
บรรลุเป้าหมาย หลีกเลี่ยงอันตราย และใช้ชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้นครับ 

 

      บทสรุปและแง่คิดจากอาจารย ์

ปรัชญามองว่า "ความจริง" ไม่ใช่เรื่องของใครของมันในความหมายที่ว่า "ใครจะเชื่ออะไร
ก็ได้แล้วมันจะจริงตามนั้น" แต่มันมีโลกแห่งวัตถุที่เป็นบรรทัดฐานอยู่ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คำถามชวนคิด: นักเรียนคิดว่าในปัจจุบัน "อคติ" (Bias) ข้อไหนที่ขัดขวางไม่ให้เราเข้าถึง 
"ความจริงร่วมกัน" ได้มากที่สุด? และเราจะใช้การแชร์ความเชื่อกับคนอื่นเพื่อแก้ไขอคติ
นั้นได้อย่างไรโดยไม่ทะเลาะกันครับ? 

ในหัวข้อถัดไป เราจะมาคุยกันเรื่อง "อะไรคือความจริง" (Nature of Truth) ให้ลึกซึ้งขึ้น 
นักเรียนพร้อมจะสำรวจอาณาจักรแห่งวัตถุต่อกับครูไหมครับ? 

………………………… 

 

Truth 

We just claimed that for your belief to be true is for it to represent things 
as they are. The basic idea here is that beliefs and claims are true when 
they correspond to how things are in our shared reality. Ordinary 
declarative sentences say something about how things are. So, take a few 
everyday examples: 

• There is a spruce tree in Stuart’s front yard. 

• Lake Washington is east of downtown Seattle 

• Your keys are on the kitchen counter. 

Each of these sentences represents some aspect of our shared reality as 
being a certain way. The sentence is true if that part of the world is the 
way the sentence says it is. Since truth is about correspondence with our 
shared reality, it concerns the objective realm. Truth is objective. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Our society is currently riddled with some confusing ways of talking about 
truth. We have become accustomed to talking about “my truth” or “your 
truth.” But if we stay focused on our ordinary understanding of truth as 
correspondence to reality, we can avoid confusions about truth being 
subjective or relative. Corresponding to our shared reality is obviously what 
we mean 

13 

when we count the belief that Lake Washington is east of Seattle as true. 
For my belief or claim to be true is just for it to represent some aspect of 
our shared reality as it is. What is true depends only on how things are 
objectively in our shared reality. Beyond shaping what is true about my 
own mind, I can’t make things true merely by willing, wishing or believing 
them. 

Given this ordinary everyday understanding of truth, it should be clear the 
truth doesn’t belong to anyone. Nobody gets to dictate, define or decide 
what is the case, except in the very limited respect where a person decides 
what to do, how to think, or who to be. As a subject, I have this much 
power to shape our shared reality and no more. There is no “my truth” or 
“your truth.” The only way to make sense out of truth being subjective 
would be to deny the existence of a shared reality. Truth could be 
subjective only if I live in my own little world and you live in your own 
separate reality. This would be to reject the very modest metaphysical 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

assumptions we started this chapter with. I can’t prove that we have a 
shared reality, an objective realm, but not having one sure sounds lonely. 

When I believe something, I take it to be true. I suspect this is all most talk 
of “my truth” or “your truth” amounts to, a confusing way of talking about 
what we believe. But this kind of talk involves a rhetorical cheat in 
suggesting that my belief, which could well be just plain false, is still 
somehow to be associated with what is true. Talk of “my truth” and “your 
truth” blurs the difference between the subjective and the objective. 

Before we leave the topic of truth, let’s consider the difference between 
these two questions: 

• What is it for a claim to be true? 

• How do we determine that a claim is true? 

It’s important to keep these two questions separate. Questions about how 
we know whether something is true are epistemic questions. These 
questions are concerned with how our minds relate to the world. But the 
question of what it is for something to be true is not an epistemic issue. 
The truth of a claim is quite independent of how or whether we know it to 
be true. There are many truths we don’t know and some of the things we 
think we know just aren’t true. If you are not sure about this, consider these 
two claims: 

• There is intelligent life on other planets. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• There is no intelligent life on other planets. 

One of these claims is true. We can be sure of this on the basis of logic 
alone. Either claim being false would make the other true. We don’t know 
which of these two claims is true and yet one of them is true. Whichever 
of these claims is true, its being true doesn’t depend on whether we know 
it to be true. There are many truths that will never be known or believed 
by anyone, and appreciating this is enough to see that the truth of a claim 
is not relative to belief, knowledge, proof, or any other epistemic notion. 
So, what it takes for a claim to be true doesn’t depend on what we believe, 
or what we think we know, (except in the special case of claims about what 
we believe). What it takes for a claim to be true only depends on what on 
how things are. Once we get clear on subjects, objects and truth, the 
answer to our first question above is pretty clear. All it is for a claim to be 
true is for what it says to fit with how things are. 

Naturally, most of us are more concerned with the second question: how 
we can determine when the claims people make and the things we believe 
are true? This question is more challenging. It’s also what critical thinking is 
about. We will get to the issue how we can know in the next chapter when 
we turn do some logic and get acquainted with the basic methods for 
evaluating reasons and evidence. For now, we’ll keep the focus on what it 
means to be reasonable and what value that brings. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ยินดีครับนักเรียน! หัวข้อวันนี้ถือเป็น "ยาแรง" ที่จะช่วยปรับจูนความคิดให้ตรงจุดครับ 
เราจะมาคุยกันเรื่อง "ความจริง" (Truth) ซึ่งเป็นคำทีถู่กนำไปใช้สับสนมากที่สุดในสังคม
ปัจจุบัน 

อาจารย์สรุปและแปลประเด็นสำคัญจากข้อความที่นักเรียนให้มา ดังนี้ครับ: 

1. ความจริงคือ "ความสอดคล้อง" (Correspondence) 

นิยามพ้ืนฐานที่สุดของความจริงในทางปรัชญาคือ: ความเชื่อหรือคำกล่าวจะ "จริง" ก็
ต่อเมื่อมัน "ตรงกับ" สิ่งที่เป็นไปในความจริงร่วมกัน (Shared Reality) * เช่น ถ้าครูพูด
ว่า "กุญแจวางอยู่บนเคาน์เตอร์ครัว" ประโยคนี้จะจริงก็ต่อเมื่อในโลกแห่งวัตถุ กุญแจวาง
อยู่ตรงนั้นจริงๆ 

ดังนั้น ความจริงจึงเป็นเรื่องภววิสัย (Objective) คือขึ้นอยู่กับโลกภายนอก ไม่ได้ขึ้นอยู่
กับความรู้สึกของเรา 

2. กับดักของคำว่า "ความจริงของฉัน" vs "ความจริงของคุณ" 

ในสังคมปัจจุบันเรามักได้ยินคำว่า "My Truth" หรือ "Your Truth" ซึ่งผู้เขียนมองว่านี่คือ 
ความสับสนทางภาษา ครับ: 

ความจริงไม่ได้เป็นของใครคนใดคนหนึ่ง ไม่มีใครสามารถกำหนดหรือตัดสินความจริงได้ 
(ยกเว้นเรื่องส่วนตัวอย่างเช่น "ฉันจะเลือกทำอะไร") 

เราไม่สามารถเสกให้เรื่องใดเรื่องหนึ่ง "จริง" ได้เพียงเพราะเรา "อยากให้จริง" หรือ "เชื่อว่า
จริง" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

การพูดว่า "ความจริงของฉัน" จริงๆ แล้วมักเป็นแค่การพูดถึง "ความเชื่อของฉัน" แต่เป็น
การใช้คำที่ "ขี้โกง" เพื่อทำให้ความเชื่อนั้น (ซึ่งอาจจะผิดก็ได้) ดูเหมือนเป็นสิ่งที่ถูกต้อง
และเถียงไม่ได้ 

3. "ความจริง" ไม่ได้ขึ้นอยู่กับ "การรู้" 

นักเรียนต้องแยกสองคำถามนี้ออกจากกันให้เด็ดขาดนะครับ: 

ความจริงคืออะไร? (คำตอบ: คือการที่สิ่งที่พูดตรงกับความเป็นจริง) 

เรารู้ได้อย่างไรว่ามันจริง? (คำตอบ: เป็นเรื่องของหลักฐานและการพิสูจน์) 

ตัวอย่างคลาสสิก: 

"มีสิ่งมีชีวิตที่ชาญฉลาดบนดาวดวงอื่น" 

"ไม่มีสิ่งมีชีวิตที่ชาญฉลาดบนดาวดวงอื่น" ตามหลักตรรกะ หนึ่งในสองข้อนี้ต้องจริง
แน่นอน แม้ว่าตอนนี้มนุษย์จะยังไม่มีใครรู้คำตอบเลยก็ตาม นั่นพิสูจน์ว่า "ความจริงดำรง
อยู่ได้โดยไม่ต้องรอให้ใครไปค้นพบหรือพิสูจน์มัน" 

 

      บทสรุปและแง่คิดจากอาจารย์ 

การเข้าใจว่าความจริงเป็นเรื่อง Objective จะช่วยให้นักเรียนเป็นคนที่ "ถ่อมตัวทาง
ปัญญา" ครับ เพราะมันหมายความว่าเราอาจจะ "เข้าใจผิด" ได้ตลอดเวลา และโลกไม่ได้
หมุนรอบความเชื่อของเรา 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คำถามชวนคิด: นักเรียนคิดว่าทำไมคนในสังคมปัจจุบันถึงชอบใช้คำว่า "ความจริงของ
ฉัน" มากกว่าการพูดว่า "ฉันเชื่อว่า..."? การใช้คำแบบนี้ส่งผลเสียต่อการหา "ความจริง
ร่วมกัน" ในสังคมอย่างไรบ้างครับ? 

ในตอนต่อไป เราจะขยับจากการนิยามความจริง ไปสู่การ "หาวิธีระบุความจริง" ผ่าน
ตรรกะและเหตุผล ซึ่งเป็นหัวใจของการคิดเชิงวิพากษ์ นักเรียนพร้อมจะไปฝึกเป็น 
"นักสืบหาความจริง" ต่อกับครูไหมครับ? 

สิ่งที่ครูทำได้ต่อไป: หากนักเรียนสนใจ ครูสามารถขยายความเรื่อง "ทำไมความเชื่อที่จริง 
(True Belief) ถึงสง่ผลดีต่อการใช้ชีวิตมากกว่าความเชื่อที่ผิด" ให้ฟังได้นะครับ! 

…………………… 

 

Rationality 

For your beliefs to be rational, or reasonable (we’ll treat these terms as 
synonyms), is just for them to be held on the basis of the best available 
reasons. To be reasonable, in the literal sense of the word, is to be 
amenable to reason. That is, the reasonable person is the person you can 
reason with. 

Good reasons are reasons that are truth-oriented. So, all it means for your 
belief to be rational, or reasonable, is for it to be held for the most truth-
oriented reasons available to you. This much should make it clear why it 
is good to be rational. Being rational is more likely to get you true beliefs 
and true beliefs are good because they help you act effectively, achieve 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

your goals, avoid hazards, and they give you a shared basis for 
understanding and communicating with others. 

We should note that the words “rational” and “reasonable” can also refer 
to choosing or acting in ways that aim at maximizing some goal or value. 
So, for instance, the rational hedge fund manager is one who seeks a good 
return on investment. Words are often ambiguous. The way to be 
comfortable with ambiguity is to get clear on how words are being used 
and to track the various usages. Talk of rational or reasonable belief (as 
opposed to choice or action) can generally be understood as truth-oriented 
simply because to believe something is to take it to be true. 

Rationality is not a kind of human imposed authority over what is true or 
what we should believe. The only thing that is authoritative concerning 
what we should believe is how things are in our shared reality. Again, to 
believe something is to take it to be true. To believe rationally is just to 
believe in a ways that target the truth well. To believe irrationally is to aim 
badly at the truth. Rational belief isn’t guaranteed to hit the target of truth. 
But irrational belief involves a kind of unforced error. 

Talk of rationality, objectivity and truth have some difficult connotations in 
the minds of many. These concepts often get associated with things like 
maleness, authority, power, and now even whiteness. These difficult 
associations appear to be based on antiquated stereotypes of one sort 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

15 

or another. But thinking based on stereotypes is highly unreliable and 
perhaps we are in a position now to see how thinking in terms of 
stereotypes misleads many of us concerning these basic concepts. To be 
reasonable literally means to be amenable to good reasons (this especially 
includes the good reasons of others who think differently). To be a 
reasonable or rational believer involves a good measure of intellectual 
humility and a constant awareness of how easy it is be misled in the pursuit 
of knowledge and understanding. So reasonable people are careful and 
cautious thinkers. Good critical thinkers get well acquainted with lots of 
logical fallacies, mistakes in reasoning, in order to avoid known pitfalls in 
thinking. The rational believer doesn’t let ego and willfulness get in the 
way of her evaluation of claims and reasons. The reasonable or rational 
believer doesn’t force things, but rather yields to best reasons and 
evidence. I won’t delve into stock stereotypes here except to point out 
that being amenable to other perspectives, intellectually humble, cautious, 
and yielding to the better ideas don’t stereotypically characterize 
maleness, authority or whiteness. But they do characterize reasonableness 
and rationality. 

We started with two metaphysical assumptions here. Namely, that we have 
a shared reality, and that we each have limited and fallible experience of 
that reality. To this we’ve added a few definitional remarks about truth, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

rationality, reason, belief, subjectivity and objectivity. And we’ve reasoned 
a bit on the basis of these assumptions and definitions. In the definitional 
remarks I’ve tried to lay out standard philosophical usage clearly and 
straightforwardly. 

The reason it is good to understand truth, rationality etc. in the manner 
I’ve laid out here is that it facilitates clearer communication and 
understanding of our diverse experiences and diverse ways of thinking. This 
allows us to cooperatively improve our ways of thinking and our limited 
grasp of what’s true. And as a result of this, we are empowered to act more 
effectively, avoid hazards in our interactions, appreciate each other more 
significantly, and enjoy things. Some will be tempted to object to what I’ve 
laid out here on the grounds that people are free to define things like truth 
and rationality as they please. In a sense, people are free to do so. Nobody 
has the power to prevent it. All the other concepts we might be tempted 
to attach to these words are out there, and as a linguistic community of a 
couple people or of a couple billion we could agree to name those 
concepts as we please. But to insist on defining things as we like amounts 
to the privatization of language, with the primary result of undermining our 
capacity to communicate with one another and understand each other in 
the limited ways that are open to us. I am no fan of such hyper-
individualism. While we could quibble about how to define truth and 
rationality, the main result of this would be to talk about something else 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

instead. Something other than how we stand as subjects to each other and 
our shared reality. 

ยินดีครับนักเรียน! เรามาถึงหัวข้อสำคัญที่เป็นเสมือน "เข็มทิศ" ของนักปรัชญา นั่นคือ
เรื่องของ ความสมเหตุสมผล (Rationality) ครับ 

ถ้า "ความจริง" (Truth) คือเป้าหมาย "ความสมเหตุสมผล" ก็คือวิธีการที่เราใช้เพื่อ
เดินทางไปให้ถึงเป้าหมายนั้นครับ อาจารย์สรุปและแปลประเด็นสำคัญให้นักเรียนดังนี้
ครับ: 

1. ความหมายของ "ความสมเหตุสมผล" 

คำว่า Rational หรือ Reasonable (ซึง่ในบริบทนี้เราใช้แทนกันได้) หมายถึงการมีความ
เชื่อโดยอาศัย "เหตุผลที่ดีที่สุดเท่าที่มีอยู่" 

ในความหมายตามตัวอักษร การเป็นคนที่มีเหตุผล (Reasonable person) คือ "คนที่
พร้อมจะรับฟังและปรับเปลี่ยนตามเหตุผล" (Amenable to reason) พูดง่ายๆ คือเป็น
คนที่สามารถพูดคุยด้วยเหตุผลได้นั่นเองครับ 

2. ทำไมเราต้องเปน็คนมีเหตุผล? 

เหตุผลที่ดีคือเหตุผลที่ "มุ่งเน้นที่ความจริง" (Truth-oriented): 

การมีเหตุผลไม่ได้การันตีว่าเราจะเจอความจริงเสมอไป แต่มันช่วยลด "ความผิดพลาดที่
ป้องกันได้" (Unforced error) 

เมื่อเรามีความเชื่อที่ตรงกับความจริง (True beliefs) เราจะสามารถบรรลุเป้าหมาย 
หลีกเลี่ยงอันตราย และที่สำคัญคือ "มีพื้นฐานร่วมกันในการสื่อสารกับผู้อื่น" ครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. การทำลายมายาคติและอคติ (Stereotypes) 

ผู้เขียนประเด็นนี้ได้น่าสนใจมากครับ หลายคนมักเอาคำว่า "เหตุผล" หรือ "ความจริง" ไป
ผูกติดกับภาพลักษณ์ของอำนาจ เพศ หรือเผ่าพันธุ์ (เช่น ต้องเป็นผู้ชายผิวขาวถึงจะดูมี
เหตุผล) แต่ผู้เขียนบอกว่านั่นคือ อคติที่ผิดพลาด: 

ลักษณะที่แท้จริงของคนมีเหตุผล: คือความ "ถ่อมตัวทางปัญญา" (Intellectual 
humility), ความระมัดระวังในการคิด, การรับฟังมุมมองที่แตกต่าง และการยอมจำนน
ต่อหลักฐานที่ดีกว่า 

คุณสมบัติเหล่านี้ (การถ่อมตัว, การระมัดระวัง, การรับฟัง) ไม่ได้เป็นสมบัติเฉพาะของ
กลุ่มอำนาจใด แต่มันคือหัวใจของความสมเหตุสมผลครับ 

4. ภาษาคือ "สมบัติส่วนรวม" ไม่ใช่ "ของส่วนตวั" 

มีคนบางกลุ่มพยายามบอกว่า "ฉันจะนิยามคำว่าความจริงหรือความสมเหตุสมผลยังไงก็
ได้ตามใจฉัน" (Hyper-individualism) แต่ผู้เขียนเตือนว่า: 

ถ้าเราต่างคนต่างนิยามคำพื้นฐานเหล่านี้ตามใจชอบ เราจะสูญเสีย "ความสามารถในการ
สื่อสารและทำความเข้าใจกัน" 

การยืนหยัดในนิยามมาตรฐานช่วยให้เราสามารถร่วมมือกันปรับปรุงวิธีคิดและขยาย
ขอบเขตความเข้าใจในความจริงร่วมกันได้ครับ 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

      บทสรุปและแง่คิดจากอาจารย์ 

การเป็นคนมีเหตุผลไม่ใช่การเป็นคน "อีโก้สูง" ที่คิดว่าตัวเองถูกเสมอ แต่มันคือการ "ยอม
แพ้ต่อความจริง" เมื่อมีหลักฐานที่ชัดเจนกว่าปรากฏขึ้นครับ 

คำถามชวนคิด: นักเรียนเคยเจอสถานการณ์ที่เรา "รู้ทั้งรู้ว่าเหตุผลของอีกฝ่ายดีกว่า" แต่ 
"อีโก้" ของเรากลับสั่งไม่ให้เรายอมรับไหมครับ? นักเรียนคิดว่าเราจะฝึก "ความถ่อมตัว
ทางปัญญา" (Intellectual Humility) ได้อย่างไรในโลกที่ทุกคนอยากเป็นฝ่ายถูก
ตลอดเวลา? 

ในบทถัดไป เราจะเริ่มลงลึกไปที่ "เครื่องมือของตรรกะ" เพื่อดูว่าเราจะแยกแยะเหตุผลที่
ดีออกจากเหตุผลที่แย่ได้อย่างไร นักเรียนพร้อมจะลับสมองต่อกับครูไหมครับ? 

สิ่งที่ครูทำได้ต่อไป: หากนักเรียนสนใจ ครูสามารถอธิบายเรื่อง "Logical Fallacies" 
(ตรรกะวิบัติ) เบื้องต้นที่ทำให้คนเราดูไม่สมเหตุสมผลให้ฟังได้นะครับ! 

…………………… 

 

Philosophy as Inquiry 

Philosophy is a branch of inquiry. Inquiry or investigation is the effort to 
figure something out, to get at the truth of some matter. Fruitful inquiry 
that produces lasting knowledge and understanding is typically a 
community affair. As individuals, all we have to work with is our own 
individual point of view based on our limited experience and whatever 
thought processes 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

16 

we are used to or comfortable with. In this predicament, an individual has 
only new evidence to help check for errors. Worse, many of us are quite 
adept at only noticing the evidence that supports what we already think, 
which precisely misses all the evidence that might check for errors in our 
thinking. This is the problem is known as confirmation bias. So, as 
individuals we are stuck with very limited evidence and little significant 
error checking. But as a community of inquirers, we can pool our diverse 
evidence and review our various thought processes. This is how inquiry has 
always proceeded. The current understanding in an area of science or 
philosophy is the result of a great many conversations, sometimes going 
back centuries or millennia, some in person, some in print. 

Once a philosophical position is considered, we want to ask what 
arguments can be advanced in support of or against that position. In order 
to get at the best reasons, it is vital that our community of inquirers include 
people with diverse perspectives and diverse ways of thinking. Otherwise, 
we are liable to miss important evidence, overlook good reasons, or fail to 
catch our own mistakes. A community of like-minded people will tend to 
share the same blind spots, and as a result, ignore illuminating alternative 
perspectives, and neglect the error checking these can provide. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

We then want to examine the quality of the arguments for and against a 
given position. Evaluating flawed arguments often points the way towards 
better arguments and the process of formulating, clarifying, and evaluating 
arguments continues. 

This method of question and answer in which we recursively formulate, 
clarify, and evaluate arguments is known as dialectic. Dialectic looks a lot 
like debate, but a big difference lies in the respective goals of the two 
activities. The goal of a debate is to win by persuading an audience that 
your position is right and your opponent’s is wrong. Dialectic, on the other 
hand, is aimed at inquiry. The goal is to learn something new about the 
issue under discussion. Unlike debate, in dialectic your sharpest critic is 
your best friend. Critical evaluation of your ideas and arguments brings new 
evidence and reasoning to light. The person you disagree with on a 
philosophical issue is often the person you stand to learn the most from 
(and this doesn’t necessarily depend on which of you is closer to the truth 
of the matter). 

Dialectic is sometimes referred to as the Socratic Method after the famous 
originator of this systematic style of inquiry. We will get introduced to some 
of Plato’s dialogues chronicling the exploits of Socrates later. This will give 
you a good sense for how the Socratic Method works. Then watch for how 
the Socratic Method is deployed throughout the rest of the course. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The Fruits of Inquiry 

We come to know what is true through inquiry. Sometimes this is as 
straightforward as making some observations. I know that it is sunrise by 
looking out the window. Sometimes inquiry is an involved process of 
formulating questions, identifying possible answers, formulating arguments 
that bear on these, and then critically evaluating the arguments in light of 
whatever evidence we 

17 

have to work with. The steps in this process may be repeated or elaborated 
as needed depending on the complexity of the issues raised. 

Sometimes inquiry fails to yield definitive knowledge. Sometimes we don't 
have the evidence we need to settle an issue. And sometimes it is not so 
clear how to reason well from the evidence we have. As we heard from 
Bertrand Russell last week, philosophers often fail to uncover the truth of 
issues they inquire into. So, where inquiry yields no definitive right answer, 
what's the point of inquiry? 

Inquiry bears many fruits even when it doesn't yield final answers. Inquiry 
can help us: • clarify our questions • distinguish different if closely related 
issues • identify the plausible answers • rule out some wrong answers • 
appreciate the implications of some possible answers for other related 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

issues • increase our understanding of issues by doing some or all of the 
above 

As we will see throughout the course, philosophical inquiry often follows 
a dialectical pattern where we propose a view, offer arguments for that 
view, critically evaluate the arguments, learn from our mistakes, rinse and 
repeat. Inquiry proceeds incrementally through a dialectical process of trial 
and error. As the Muslim philosopher, Alhazan, put it (around 1025): The 
seeker after the truth is not one who studies the writings of the ancients 
and, following his natural disposition, puts his trust in them, but rather the 
one who suspects his faith in them and questions what he gathers from 
them, the one who submits to argument and demonstration, and not to 
the sayings of a human being whose nature is fraught with all kinds of 
imperfection and deficiency. Thus, the duty of the man who investigates 
the writings of scientists, if learning the truth is his goal, is to make himself 
an enemy of all that he reads, and, applying his mind to the core and 
margins of its content, attack it from every side. He should also suspect 
himself as he performs his critical examination of it, so that he may avoid 
falling into either prejudice or leniency 

Notice in this rather militarized analogy that the discovery of truth happens 
when your attack fails and you “submit to argument and demonstration,” 
but not to human authority. The real action in this iterated process of 
dialectical inquiry happens in formulating and evaluating arguments. We’ll 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

get to this shortly, but first I want us to examine the personal traits and 
social conditions that lead to fruitful reasoning and inquiry. 

ยินดีครับนักเรียน! หัวข้อนี้ถือเป็น "หัวใจ" ของการลงมือทำปรัชญาเลยครับ เราจะมาคุย
กันเรื่อง "ปรัชญาในฐานะการสืบเสาะ" (Philosophy as Inquiry) ซึ่งจะเปลี่ยนภาพจำ
ที่ว่าปรัชญาคือการนั่งคิดคนเดียวบนหอคอยงาช้าง ไปสู่การทำงานร่วมกันเป็นสังคมครับ 

อาจารย์สรุปและแปลประเด็นสำคัญให้นักเรียนดังนี้ครับ: 

1. การสืบเสาะคือ "ภารกิจของชุมชน" 

การหาความจริงที่ยั่งยืนไม่ใช่เรื่องที่ใครจะทำได้โดยลำพังครับ เพราะในฐานะปัจเจก
บุคคล: 

เรามี มุมมองที่จำกัด ตามประสบการณ์ส่วนตัว 

เรามักติดกับดัก อคติยืนยันตัวเอง (Confirmation Bias) คือการเลือกมองแต่หลักฐานที่
สนับสนุนความเชื่อเดิมของเรา และมองข้ามหลักฐานที่ขัดแย้ง 

ทางออก: เราต้องมี "ชุมชนแห่งการสืบเสาะ" (Community of Inquirers) เพื่อรวมรวม
หลักฐานที่หลากหลายและช่วยตรวจสอบข้อผิดพลาดให้กันและกันครับ 

2. วิภาษวิธี (Dialectic) vs การโต้โต้วาที (Debate) 

นักเรียนต้องแยกสองอย่างนี้ให้ออกนะครับ แม้มันจะดูเหมือนการเถียงกัน แต่มีเป้าหมาย
ต่างกันลิบลับ: 

การโต้พาที (Debate): เป้าหมายคือ "เพื่อเอาชนะ" และทำให้ผู้ฟังเชื่อว่าเราถูก อีกฝ่าย
ผิด 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

วิภาษวิธี (Dialectic): เป้าหมายคือ "เพื่อเรียนรู้" ในการสืบเสาะแบบนี้ "คนทีเ่ห็นต่างคือ
เพื่อนที่ดีที่สุด" เพราะเขาจะช่วยชี้จุดบอดที่เรามองไม่เห็น ยิ่งเขาโจมตีไอเดียเราแรง
เท่าไหร่ เรายิ่งมีโอกาสเข้าใกล้ความจริงมากขึ้นเท่านั้นครับ 

3. วิธีการของโสเครตีส (Socratic Method) 

วิภาษวิธีมักถูกเรียกว่า "วิธีการของโสเครตีส" ตามชื่อผู้ริเริ่ม เขาใช้วิธีการตั้งคำถามและ
ตอบคำถามวนไป เพื่อสร้างความกระจ่าง ประเมินอาร์กิวเมนต์ (Arguments) และ
เรียนรู้จากความผิดพลาดแบบซ้ำแล้วซ้ำเล่า (Recursive process) 

4. ดอกผลของการสืบเสาะ (แม้จะไม่มีคำตอบสุดท้าย) 

หลายคนถามว่า "ถ้าปรัชญาให้คำตอบที่แน่นอนไม่ได้ แล้วจะสืบเสาะไปทำไม?" ผู้เขียน
บอกว่าการสืบเสาะให้ "ดอกผล" มากกว่าแค่คำตอบครับ: 

ช่วยให้ คำถามชัดเจนขึ้น 

ช่วยแยกแยะประเด็นที่คล้ายกันแต่อาจจะไม่ใช่เรื่องเดียวกัน 

ช่วย ตัดคำตอบที่ผิดทิ้งไป (Rule out wrong answers) 

ช่วยให้เข้าใจความเชื่อมโยงของไอเดียต่างๆ ได้ลึกซึ้งขึ้น 

5. จิตวิญญาณของผู้แสวงหาความจริง (The Seeker after Truth) 

ผู้เขียนยกคำสอนของ Alhazan (นักปรัชญาและนักวิทยาศาสตร์ชาวมุสลิม) มาได้คมคาย
มากครับ: 

"ผู้แสวงหาความจริงต้องทำตัวเป็น ศัตรู กับทุกสิ่งที่เขาอ่าน โจมตีมันจากทุกด้าน และ
ต้อง สงสัยในตัวเอง ขณะที่ทำการตรวจสอบด้วย เพื่อไม่ให้ตกลงไปในกับดักของอคติ
หรือความลำเอียง" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ในมุมมองนี้ ความจริงจะปรากฏออกมาเมื่อ "การโจมตี" ของเราล้มเหลว และเราต้องยอม
จำนนต่อ "เหตุผลและข้อพิสูจน์" (Argument and Demonstration) ไม่ใช่ยอมจำนนต่อ
ตัวบุคคลหรืออำนาจครับ 

      บทสรุปและแง่คิดจากอาจารย์ 

ปรัชญาสอนให้เรารัก "เหตุผล" มากกว่ารัก "อีโก้" ของตัวเองครับ การที่มีคนมาเถียงเรา
ด้วยเหตุผลที่ดีกว่า ไม่ใช่การพ่ายแพ้ แต่คือการได้รับชัยชนะร่วมกันในการเข้าใกล้ความ
จริง 

คำถามชวนคิด: นักเรียนคิดว่าในสังคมทุกวันนี้ เรากำลังทำ "การโต้พาที" (เพื่อเอาชนะ) 
หรือทำ "วิภาษวิธี" (เพื่อหาความจริง) กันมากกว่ากันครับ? และถ้าเราเปลี่ยนคนที่เรา
เกลียดที่สุดให้กลายเป็น "เพื่อนที่ดีที่สุดในเชิงวิภาษวิธี" โลกของเราจะเป็นอย่างไร? 

ในตอนต่อไป ครูจะพานักเรียนไปสำรวจ "ลักษณะนิสัยส่วนบุคคล" ที่จำเป็นต่อการ
สืบเสาะที่มีประสิทธิภาพ นักเรียนพร้อมจะเช็คลิสต์ตัวเองไปกับครูไหมครับ? 

ก้าวต่อไปที่ครูทำได้: หากนักเรียนสนใจ ครูสามารถยกตัวอย่างบทสนทนาแบบ Socratic 
Method สั้นๆ มาให้ดูเพื่อเห็นภาพการทำ Dialectic ที่ชัดเจนขึ้นได้นะครับ! 

………………….. 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Conditions for Critical Thinking 

We’ve discussed how inquiry draws us towards knowledge and 
understanding through sharing and critically reviewing the ideas and 
arguments that emerge from diverse perspectives, 

18 

experiences, and ways of thinking. But this doesn’t happen automatically. 
Diverse perspectives and ways of thinking can also drive polarization, 
conflict, 

and hostility. In this section we want to explore how diversity can be 
harnessed to mutual benefit rather than mutual destruction. We’ve already 
alluded to a few of these conditions. Here I will list and characterize them 
more specifically. We’ll start with the personal traits of effective critical 
thinkers, or just reasonable people. Then we’ll consider the social 
conditions to be found in communities populated by reasonable people. 

• Fallibilism: We mentioned earlier that as subjects we are fallible beings. 
Our evidence is limited and we are liable to make mistakes in reasoning. 
Given our nature as fallible subjects, we should never be entirely 
convinced that we have settled a matter once and for all. To be 
completely convinced we are right would lead us to neglect any further 
evidence and argument that might warrant some revision of our views. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• Intellectual Humility: Closely related to the idea of fallibilism is 
intellectual humility. Intellectual humility goes beyond merely recognizing 
our capacity for error. Fallibilism is not directly concerned with our attitudes 
towards others and their views and thought processes. Intellectual humility 
does concern these social factors. The intellectually humble person will 
keep ego out of their engagement with other people in inquiry. Pride and 
celebration of your excellence is fine in competitive contexts, but inquiry 
isn’t a competition, it’s a cooperative activity where respect for others is 
critical. Arrogance and pride are liable to drive others from the project of 
inquiry with the result of losing their insights and perspectives. Of course, 
there are times when someone understands more than others and it may 
be tempting to see arrogance in expertise. Dismissing expertise as 
arrogance, however, will be a failure of intellectual humility itself. Seeing 
arrogance in expertise is a self-protective way of propping up one’s ego by 
judging another as flawed instead of trying to understand them and make 
good use of a learning opportunity. Bear in mind that genuine expertise is 
only acquired through the exercise of intellectual humility. This may be 
hard to see in people who have some hard-earned expertise, but even the 
smartest among us only move past ignorance by humbly yielding to the 
better argument. 

• Open Mindedness: The open-minded person is open to fairly evaluating 
the reasons and evidence. Note that open mindedness focuses on our 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

openness to reasons and evidence. A popular but misguided conception 
of open mindedness is that we should never have much confidence in our 
own beliefs but always grant that we are just as likely to be wrong as 
someone who disagrees with us. The problem with way of thinking about 
open mindedness is that the person who knows what they are talking about 
and holds a view with some conviction as a result of rigorous inquiry would 
not count as open minded. You might, for instance, encounter a climate 
change skeptic alleging that climate scientists are not open minded 
because they are unwilling to consider the possibility the warming of our 
climate is the result of sun spots. This is a fallacious attempt to undermine 
the science. We should hold 

19 

our beliefs with as much conviction as the best available reasons and 
evidence warrant. Often our reasons justify high levels of confidence, if not 
absolute confidence (see fallibilism). 

• Intellectual Courage: Reasonable people, being open minded and 
intellectually humble, take the risk of discovering that they have things 
wrong once in a while. This can be hard. It’s generally not pleasant to find 
to find that you are mistaken. It takes intellectual courage to bear this risk 
with grace. It helps to have a sense of humor here. It’s best if curiosity and 
delight in discovery outweigh the dread we often feel about getting things 
wrong. But while critical thinking involves a degree of intellectual risk, it 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

should not involve putting your personal safety on the line in any way. 
Critical thinkers attack ideas and arguments, not each other. If somebody 
attacks you, they are not being reasonable. It is possible for a person to 
feel attacked if they self-identify with an idea that comes under scrutiny. 
But feeling personally attacked when an idea you like faces criticism would 
be a failure of intellectual humility that results from investing ego into 
something that isn’t you. You are not your ideas. You can change your mind 
about something without being personally harmed. When reasonable 
people do change their minds, it will not be because any other person is 
dominating or compelling them. Reasonable people change their own 
minds in response to compelling reasons, not domineering people. 

• Perseverence: Even once we’ve acquired the traits discussed so far, 
clarifying and evaluating arguments can be challenging and frustrating work. 
You might feel this way about some things some things you’ve already read 
in this text. For an ounce of encouragement, bear in mind that confusion 
is often what it feels like to grow intellectually. Of course, sometimes things 
are confusing because they just don’t make sense. But things that do make 
sense can feel confusing when they are novel, abstract or just complicated. 
Stick with it. That confusion is what it feels like to grow new neural 
pathways. You’ll be smarter if you see it through. Even after 40 years of 
studying philosophy, I sometimes find myself feeling lost and confused in 
my first pass at reading the work of a philosopher I haven’t studied before. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Then in the second reading things will begin to make sense. Take some rest 
between passes. It also helps enormously to take notes on how terms are 
defined and how arguments are structured. Your brain will continue to sort 
things out even when you aren’t actively reflecting on the material. By the 
third or fourth pass, maybe over the course of a few days, rich and clear 
understanding will emerge and you’ll be wiser than you were before. 

Now let’s consider what a community of reasonable people who uphold 
these intellectual virtues will look like. I think it will be a community 
characterized by freedom from domination, tolerance and respect for 
diverse others, good humored civility, a healthy political capacity to deal 
with shared problems and challenges cooperatively and effectively, and 
intimacy in friendship. Let’s consider each of these in more detail. 

• Freedom from domination: Critical thinking provides a way of exploring, 
understanding and sometimes resolving differences between people. This 
is an alternative to bullying, manipulation, deceit and domination. Again, 
critical thinkers are responsive to good 

20 

reasoning and they cultivate intellectual defenses against rhetorical 
bullying and propaganda aimed at social control. Critical thinkers will resist 
dominating attempts to by-pass their own intellectual capacities through 
manipulation or deceit. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• Tolerance and Respect for Diverse Others: People who recognize their 
own fallibility and value intellectual humility will recognize that intolerance 
bars others from sharing their evidence and argument. This will introduce 
blind spots in inquiry and frustrate attempts to understand things and figure 
things out. Likewise disrespectful treatment of others is liable to drive them 
from participating in inquiry with the same result of ignoring potentially 
important evidence and argument. Intolerance and disrespectful treatment 
of others is literally a recipe for ignorance. 

• Politics: I’m sure you have noticed how divisive politics is in America at 
the moment. Passionate conflict in politics often reflects a struggle for 
power aimed at sustaining or overcoming oppressive domination. But even 
here, conflict is driven and amplified by poor critical thinking. The political 
polarization in we current see in America is the result of people refusing to 
try to understand each other and evaluate each other’s reasons and 
perspectives fairly. I’m afraid a great many Americans have become 
unreasonable people, disastrously poor critical thinkers. If we were better 
able to understand and evaluate each other’s perspectives, we would be 
much more capable of finding common ground in addressing our shared 
problems. If we were better able to identify fallacies, mistakes in reasoning, 
we would be much less vulnerable to manipulation that divides us and 
undermines mutual understanding. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• Friendship: There may be no more basic human need than the need to 
be loved. As subjects, we are doomed to a sort of isolation. No other 
person, not matter how well they know you and care for you can share 
your subjectivity. We can only hope to understand each other to limited 
degrees. But I’d submit that the drive to charitably understand another 
people is itself a form of love. 

This probably sounds idealistic to the point of being unrealistic. That is 
understandable given the current state of our world. We face multiple 
crises from political dysfunction to climate change and this engenders a 
great deal of fear and anxiety. In this state, critical thinking is not just 
intellectually challenging, but it is likely to feel emotionally remote as well. 
When people are fearful and anxious it natural to seek security in the 
familiar and defend that against all intrusions. The need for intellectual 
courage is all the more dire and may seem to carry with it a need for 
emotional courage just when this seems least available. What I want to 
suggest here, is that we can seek comfort and security not only in the 
familiar, but also in the project of building communities of critical thinkers. 
This obviously starts with cultivating our own critical thinking skills. And this 
may require loosening our grip on ideological security blankets. But as we 
saw last week in connection with Russell, clinging to opinions as a security 
blanket doesn’t really provide security. A better strategy is to seek comfort 
and security in friends and loved ones. Critical thinking provides an avenue 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

to expanding your community of friends and loved ones even across great 
differences of perspective. 

ยินดีครับนักเรียน! หัวข้อนี้ถือเป็น "ภาคปฏิบัติ" ทีจ่ะขัดเกลาตัวเราให้เป็นนักคิดที่มี
คุณภาพ ครูสรุปเนื้อหาเรื่อง "เงื่อนไขของการคิดเชิงวิพากษ์" โดยแบ่งเป็น 2 ระดับ คือ
ระดับ "นิสัยส่วนตัว" และระดับ "สังคม" ดังนี้ครับ: 

1. 5 อุปนิสัยของนกัคิดเชิงวิพากษ์ (Personal Traits) 

การสืบเสาะหาความจริงร่วมกันจะเกิดขึ้นไม่ได้เลย หากนักเรียนขาดคุณสมบัติเหล่านี้: 

ความตระหนักในความผิดพลาดได้ (Fallibilism): การยอมรับว่าเราอาจจะผิดได้เสมอ 
นักเรียนไม่ควรปักใจเชื่อว่าคำตอบที่ตัวเองมีนั้น "จบแล้ว" เพราะมันจะทำให้เราปิดประตู
ใส่หลักฐานใหม่ๆ ที่อาจช่วยให้เราเข้าใจความจริงได้ดีขึ้น 

ความถ่อมตัวทางปัญญา (Intellectual Humility): คือการเอา "อีโก้" ออกไปจากการหา
ความจริง ครูอยากให้จำไว้ว่า "เราไม่ใช่ไอเดียของเรา" การที่ไอเดียเราถูกวิจารณ์ไม่ได้
แปลว่าตัวเราถูกโจมตี คนฉลาดที่แท้จริงคือคนที่ยอมจำนนต่อเหตุผลที่ดีกว่า ไม่ใช่คนที่
ต้องชนะตลอดเวลา 

การใจกว้าง (Open-Mindedness): ไม่ได้แปลว่าต้อง "ไม่มั่นใจในอะไรเลย" แต่หมายถึง 
"การพร้อมที่จะประเมินหลักฐานอย่างเป็นธรรม" แม้หลักฐานนั้นจะขัดกับสิ่งที่เราเชื่อก็
ตาม 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความกล้าหาญทางปัญญา (Intellectual Courage): การยอมรับว่าตัวเองผิดนั้น 
"เจ็บปวด" ครับ นักเรียนต้องใช้ความกล้าหาญที่จะเผชิญหน้ากับความผิดพลาดของ
ตัวเองด้วยรอยยิ้มและความอยากรู้อยากเห็น 

ความมานะพากเพียร (Perseverance): ปรัชญาบางเรื่องมันยากและน่าสับสน แต่จงจำ
ไว้ว่า "ความสับสนคือสัญญาณของการเติบโตทางปัญญา" เหมือนการสร้างเส้นประสาท
ใหม่ในสมองครับ อ่านครั้งแรกไม่รู้เรื่อง ให้พักแล้วกลับมาอ่านครั้งที่สอง ที่สาม แล้ว
ความเข้าใจจะผลิบานเอง 

2. สภาพสังคมของกลุ่มคนมีเหตุผล (Social Conditions) 

เมื่อคนที่มีนิสัยข้างต้นมารวมตัวกัน จะเกิดสังคมที่น่าอยู่ดังนี้ครับ: 

อิสระจากการครอบงำ: เราจะสื่อสารกันด้วยเหตุผล แทนการข่มขู่ (Bullying) หรือการ
หลอกลวง (Manipulation) 

การเคารพความหลากหลาย: เพราะเรารู้ว่าตัวเองมี "จุดบอด" เราจึงต้องการคนที่มี
มุมมองต่างจากเรามาช่วยชี้ทาง การปิดกั้นความคิดเห็นคนอื่นคือสูตรสำเร็จของความ
เขลาครับ 

การเมืองที่ร่วมมือกัน: ปัจจุบันการเมืองมักเต็มไปด้วยความขัดแย้งเพราะคนไม่พยายาม
เข้าใจกัน หากเราเป็นนักคิดเชิงวิพากษ์ที่ดี เราจะหา "จุดร่วม" (Common Ground) เพื่อ
แก้ปัญหาของสังคมได้แทนการสู้เพื่ออำนาจเพียงอย่างเดียว 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

มิตรภาพที่ลึกซึ้ง: การพยายามเข้าใจผู้อื่นอย่างใจกว้างคือ "รูปแบบหนึ่งของความรัก" มัน
ช่วยลดความโดดเดี่ยวของมนุษย์ และสร้างสายสัมพันธ์ที่ข้ามผ่านความต่างทางความคิด
ได้ 

      บทสรุปและแง่คิดจากอาจารย์ 

ในโลกที่เต็มไปด้วยวิกฤตและความกังวล เรามักจะเผลอไปยึดติดกับ "ผ้าห่มความ
ปลอดภัยทางอุดมการณ์" (Ideological Security Blankets) เพื่อให้รู้สึกอุ่นใจ แต่ครูขอ
ย้ำว่าความมั่นคงที่แท้จริงไม่ได้มาจากการยึดติดความคิดเดิม แต่มาจากการสร้าง "ชุมชน
แห่งเหตุผลและมิตรภาพ" ครับ 

คำถามส่งท้ายบท: ใน 5 คุณสมบัติข้างต้น (Fallibilism, Humility, Open-
mindedness, Courage, Perseverance) นักเรียนคิดว่าข้อไหน "ทำยากที่สุด" สำหรับ
ตัวนักเรียนเองในตอนนี?้ และเพราะอะไรครับ? 

บทต่อไป (Chapter 3) เราจะเข้าสู่เรื่อง Logic (ตรรกศาสตร์) ซึ่งเป็นเครื่องมือในการ
ตรวจสอบ "ความสมเหตุสมผล" อย่างเป็นระบบ นักเรียนพร้อมจะไปฝึกใช้เครื่องมือนี้กับ
ครูหรือยังครับ? 

…………………………….. 

จบบทที่ 2 

 


