
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Ancient Philosophy 

Our main focus in this chapter will be with the three major 
ancient Greek philosophers, Socrates, Plato, and Aristotle. It is in 
these thinkers that science and philosophy get started. But even 
these great minds were working in an intellectual tradition and it 
will be well worth a few minutes to appreciate the historical 
context in which they worked and the foundation it provided. So 
we will begin with a quick tour of Pre-Socratic thought. 

 

The Presocratics 

In the Iliad and the Odyssey, the early Ionian epic poet Homer 
offers a view of the world as under the influence of the Olympian 
gods. The Olympian gods were much like humans, capricious and 
willful. In the Homeric view of the world, human qualities are 
projected onto the world via human-like gods. Here explanation 
of the natural world is modeled on explanation of human 
behavior. This marks the world view of the epic poets as pre-
philosophical and pre-scientific. However, even in the early epic 
poems we find a moral outlook that is key to the scientific and 
philosophical frame of mind. In Homer and in later Greek tragedy, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

we find stories of the grief that human hubris brings upon us. The 
repeated warnings against human pride and arrogance make a 
virtue out of humility. Intellectual humility involves recognizing 
the fallibility of human thought, in particular one’s own. The 
willingness to submit one’s own opinions to rational scrutiny is 
essential to moving beyond the realm of myth and into the realm 
of philosophy and science. Intellectual humility makes it possible 
to see the world and one’s place in it as a matter for discovery 
rather than a matter of self-assertion. 

 

The Melisians 

The beginning of philosophy in ancient Greece is often given as 
585 B.C., the year that the Milesian philosopher Thales predicted 
a solar eclipse. Thales brings a new naturalistic approach to 
explaining the world. That is, his proposed explanations for 
natural phenomenon are given in terms of more fundamental 
natural phenomenon, not in supernatural terms. The step away 
from supernatural myth and towards understanding the natural 
world on its own terms is a major development. Thales is 
interested in the fundamental nature of the world and arrives at 
the view that the basic substance of the world is water. His 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

reason for thinking that water is fundamental is that of the four 
recognized elements - earth, air, fire and water - only water can 
take the form of a solid, liquid, or a gas. According to Thales, 
earth is really water that is even more concentrated than ice and 
fire is really water that is more rarified than steam. While his view 
sounds absurd to us, the significance of his contribution is not 
the specific answer he gives to the question of the ultimate 
nature of the world, but how he proposes to answer this 
question. Thales takes an important step away from projecting 
ourselves onto the world through myth and superstition and 
towards explanations that invite further investigation of the world 
as it is independent of human will. 

42 

Pythagoras (fl. 525-500 B.C.) traveled in Egypt where he learned 
astronomy and geometry. His thought represents a peculiar 
amalgam of hardnosed mathematical thinking and creative but 
rather kooky superstition. Pythagoras holds that all things consist 
of numbers. He saw mathematics as a purifier of the soul. 
Thinking about numbers takes one’s attention off of particular 
things and elevates the mind to the realm of the eternal. 
Scientific thinking, on this view, is not so far from meditation. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Pythagoras is responsible for the Pythagorean Theorem which 
tells us that the square of the hypotenuse of a right triangle is 
equal to the sum of the squares of the remaining sides. He also 
discerned how points in space can define shapes, magnitudes, 
and forms: 

• 1 point defines location 

• 2 points define a line 

 3 points define a plane 

• 4 points define solid 3 dimensional objects 

Pythagoras introduces the concept of form. The earlier Milesians 
only addressed the nature of matter, the stuff of the universe. A 
full account of the nature of the world must also address the 
various forms that underlying stuff takes. Form implies limits. For 
Pythagoras, this is understandable in numerical terms. Number 
represents the application of limit (form) to the unlimited 
(matter). The notion of form takes on greater sophistication and 
importance in the thought of Plato and Aristotle. 

Pythagoras led a cult that held some rather peculiar religious 
beliefs. The more popular beliefs in the Homeric gods are not 
concerned with salvation or spiritual purification. There was the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Dionysian religion, which sought spiritual purification and 
immortality through drunken carnal feasts and orgies. 
Pythagorean religious belief also aims at purification and 
immortality, but without the intoxication and sex. Pythagoras 
founded a religious society based on the following precepts: 

• that at its deepest level, reality is mathematical in nature 

• that philosophy can be used for spiritual purification 

• that the soul can rise to union with the divine 

• that certain symbols have a mystical significance 

• that all brothers of the order should observe strict loyalty and 
secrecy 

Members of the inner circle were strict communist vegetarians. 
They were also not allowed to eat beans. Pythagoras might have 
done well in Ballard. 

The last of the Milesians we will discuss is Heraclitus. Heraclitus 
(544-484 B.C.) was born in Ephesus on the coast of Asia Minor. He 
is best known for his doctrine of eternal flux according to which 
everything undergoes perpetual change. “One can never step in 
the same river twice.” The underlying substance of the world is 
fire or heat according to Heraclitus. This is the least 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

43 

stable of the elements and explains the transitoriness of all 
things. Everything is a kindling or extinguishing of fire. While 
everything is in a continual state of flux, this change is not without 
order. Heraclitus saw Logos or rational order as essential to the 
world. Changes are injustices, which by natural necessity are 
redressed in further changes. Heraclitus held ethical views worth 
noting as well. The good life involves understanding and 
accepting the necessity of strife and change. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน ยินดีต้อนรับเข้าสู่การเดินทางย้อนเวลากลับไปสู่
รากฐานของความคิดมนุษย์ วันนี้เราจะมาเริ่มเรียนบทใหม่ในหัวข้อ "ปรัชญา
สมัยโบราณ" (Ancient Philosophy) ครับ 

ในบทนี้ เราจะเน้นไปที่ "บิ๊กทรี" หรือสามนักปรัชญาผู้ยิ่งใหญ่แห่งกรีกโบราณ 
ได้แก่ โซกราตีส (Socrates), เพลโต (Plato) และ อริสโตเติล (Aristotle) 
เพราะพวกเขาคือจุดเริ่มต้นที่แท้จริงของทั้งวิทยาศาสตร์และปรัชญา แต่ก่อน
จะไปถึงจุดนั้น เราต้องเข้าใจ "บริบททางประวัติศาสตร์" ที่หล่อหลอมพวกเขา
ขึ้นมาก่อน นั่นคือเหล่านักปรัชญายุคก่อนโซกราตีสครับ 

1. ยุคก่อนโซกราตีส (The Presocratics) 

ในสมัยของกวีอย่าง โฮเมอร์ (Homer) ผู้แต่งเรื่อง Iliad และ Odyssey ผู้คน
มองโลกผ่านอิทธิพลของ "เทพเจ้าแห่งโอลิมปัส" ซึ่งมีนิสัยเหมือนมนุษย์ คือ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เอาแต่ใจและเปลี่ยนแปลงง่าย การอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติในยุคนั้น
จึงเป็นการเลียนแบบพฤติกรรมมนุษย์ (เช่น ฟ้าร้องเพราะเทพเจ้ากริ้ว) ซึ่งถือ
เป็นยุค "ก่อนวิทยาศาสตร์" 

อย่างไรก็ตาม กวีเหล่านี้ได้ทิ้งมรดกสำคัญไว้ คือการเตือนสติเรื่อง ความ
จองหอง (Hubris) ของมนุษย์ และสนับสนุนให้เรามีความ "ถ่อมตัวทาง
ปัญญา" (Intellectual Humility) ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของวิทยาศาสตร์และ
ปรัชญา เพราะการยอมรับว่าเราอาจจะผิด (Fallibility) คือก้าวแรกท่ีจะทำ
ให้เราเลิกใช้ความเชื่อปรัมปรา แล้วหันมาใช้ "เหตุผล" ในการตรวจสอบความ
จริงครับ 

2. กลุ่มนักปรัชญาชาวไมลีเชียน (The Milesians) 

จุดเริ่มต้นของปรัชญากรีกมักถูกนับเริ่มที่ 585 ปีก่อนคริสตกาล เมื่อ เทลีส 
(Thales) ทำนายการเกิดสุริยุปราคาได้สำเร็จ 

เทลีส (Thales) 

เทลีสคือผู้บุกเบิกการอธิบายโลกแบบ "ธรรมชาตินิยม" (Naturalism) เขาเลิก
อ้างอิงเทพเจ้า แล้วหันมาหาปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่พื้นฐานกว่า 

ทัศนะ: "น้ำ" คือธาตุพื้นฐานของโลก 

เหตุผล: ในบรรดาธาตุทั้ง 4 (ดิน น้ำ ลม ไฟ) มีเพียง "น้ำ" เท่านั้นที่สามารถ
เปลี่ยนสถานะได้ทั้ง ของแข็ง ของเหลว และก๊าซ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความสำคัญ: แม้ข้อสรุปเรื่องน้ำจะดูน่าขำในปัจจุบัน แต่ "วิธีการ" ของเขา
สำคัญมาก เพราะมันคือการก้าวพ้นไสยศาสตร์ไปสู่การสืบเสาะโลกอย่างเป็น
อิสระจากความต้องการของมนุษย์ 

3. พีทาโกรัส (Pythagoras) 

พีทาโกรัสไม่ได้เป็นแค่เจ้าของทฤษฎีสามเหล่ียมที่เราเรียนในวิชาคณิตศาสตร์
เท่านั้น แต่ความคิดของเขาเป็นการผสมผสานระหว่าง "คณิตศาสตร์ที่
เคร่งครัด" กับ "ความเชื่อทางจิตวิญญาณ" ครับ 

คณิตศาสตร์คือการชำระล้างจิตใจ 

พีทาโกรัสเชื่อว่า "ทุกสรรพสิ่งประกอบขึ้นจากตัวเลข" การคิดเรื่องตัวเลขจะ
ช่วยดึงความสนใจออกจากสิ่งของชั่วคราว และยกระดับจิตใจไปสู่ดินแดนที่
เป็นนิรันดร์ สำหรับเขา การคิดเชิงวิทยาศาสตร์ก็คือการทำสมาธิรูปแบบหนึ่ง
ครับ 

แนวคิดเรื่อง "รูปทรง" (Form): พีทาโกรัสสอนเรื่องการใช้จุดกำหนดรูปทรง 
(1 จุด = ตำแหน่ง, 2 จุด = เส้น, 3 จุด = ระนาบ, 4 จุด = วัตถุ 3 มิติ) เขา
เสนอว่า "ตัวเลข" คือขอบเขต (Limit/Form) ที่เข้าไปจัดการกับเนื้อสารที่ไร้
ขอบเขต (Matter) แนวคิดเรื่อง Form นี้จะกลายเป็นรากฐานสำคัญให้เพลโต
และอริสโตเติลในเวลาต่อมา 

ลัทธิพีทาโกรัส 

เขาตั้งสมาคมลับที่มรีะเบียบวินัยสูงมาก มีความเชื่อว่า: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความจริงในระดับลึกที่สุดมีธรรมชาติเป็นคณิตศาสตร์ 

ปรัชญาใช้ชำระล้างจิตวิญญาณได้ 

จิตวิญญาณสามารถรวมเป็นหนึ่งกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ได้ 

เกร็ดน่ารู้: สมาชิกวงในต้องเป็นมังสวิรัติที่เคร่งครัด และ "ห้ามกินถั่ว" อย่าง
เด็ดขาด! (ครูว่าถ้าเขามาอยู่ยุคนี้ คงเปน็พวกกลุ่มรักสุขภาพสุดโต่งแน่ๆ ครับ) 

4. เฮราคลิตุส (Heraclitus) 

เฮราคลิตุสมีชื่อเสียงที่สุดจากหลักการที่ว่า "ทุกสรรพสิ่งไหลไปอย่างนิรันดร์" 
(Eternal Flux) หรือไม่มีอะไรหยุดนิ่ง 

วาทะเด็ด: "เราไม่สามารถก้าวลงในแม่น้ำสายเดิมได้เป็นคร้ังที่สอง" เพราะน้ำ
ในแม่น้ำนั้นไหลเปลี่ยนไปตลอดเวลา 

ธาตุพ้ืนฐาน: คือ "ไฟ" หรือ "ความร้อน" เพราะไฟคือธาตุที่เสถียรน้อยที่สุด 
สะท้อนความไม่จีรังของสรรพส่ิง 

ระเบียบแห่งเหตุผล (Logos): แม้โลกจะเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา แต่การ
เปลี่ยนแปลงนั้นไม่ใช่ความโกลาหล เฮราคลิตุสเชื่อว่ามี "Logos" หรือ
ระเบียบที่สมเหตุสมผลควบคุมโลกอยู่ 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปบทเรียนจากอาจารย์: 

นักปรัชญายุคแรกเริ่มเหล่านี้พยายามตอบคำถามว่า "โลกทำมาจากอะไร?" 
และเริ่มเปลี่ยนจากการมองโลกผ่านนิทานปรัมปรา มาเป็นการมองผ่าน ธาตุ 
(Matter), ตัวเลข (Form) และการเปลี่ยนแปลง (Flux) 

นักศึกษาครับ ถ้าให้เลือกหนึ่งอย่างระหว่าง "น้ำ" (ความยืดหยุ่นของเทลีส), 
"ตัวเลข" (ความคงที่ของพีทาโกรัส) หรือ "ไฟ" (การเปลี่ยนแปลงของเฮราคลิ
ตุส) นักศึกษาคิดว่าส่ิงไหนอธิบายความจริงของโลกในวันนี้ได้ดีที่สุดครับ? 

…………………………… 

 

The Sophists 

Most of early Greek philosophy prior to the Sophists was 
concerned with the natural world. The desire to explain an 
underlying reality required natural philosophers to speculate 
beyond what is observable and they lacked any developed 
critical method for adjudicating between rival theories of 
substance change or being. In this situation, it is easy to see how 
many might grow impatient with natural philosophy and adopt 
the skeptical view that reason simply cannot reveal truths 
beyond our immediate experience. But reason might still have 
practical value in that it allows the skilled arguer to advance his 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

interests. The Sophists were the first professional educators. For 
a fee, they taught students how to argue for the practical purpose 
of persuading others and winning their way. While they were well 
acquainted with and taught the theories of philosophers, they 
were less concerned with inquiry and discovery than with 
persuasion. 

Pythagoras and Heraclitus had offered some views on religion 
and the good life. Social and moral issues come to occupy the 
center of attention for the Sophists. Their tendency towards 
skepticism about the capacity of reason to reveal truth and their 
cosmopolitan circumstances, which exposed them to a broad 
range of social customs and codes, lead the Sophists to take a 
relativist stance on ethical matters. The Sophist’s lack of interest 
in knowing the truth for its own sake and their entrepreneurial 
interest in teaching argument for the sake of best serving their 
client’s interests leads Plato to derisively label the Sophists as 
“shopkeepers with spiritual wares.” 

One of the better known Sophists, Protagoras (481-411 B.C.), 
authored several books including, Truth, or the Rejection (the 
rejection of science and philosophy), which begins with his best-
known quote, “man is the measure of all things, of those that 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

are that they are, of those that are not that they are not.” 
Knowledge, for Protagoras is reducible to perception. Since 
different individuals perceive the same things in different ways, 
knowledge is relative to the knower. This is a classic expression 
of epistemic relativism. Accordingly, Protagoras rejects any 
objectively knowable morality and takes ethics and law to be 
conventional inventions of civilizations, binding only within 
societies and holding only relative to societies. 

Socrates 

Socrates is widely regarded as the founder of philosophy and 
rational inquiry. He was born around 470 B.C., and tried and 
executed in 399 B.C.. Socrates was the first of the three major 
Greek philosophers; the others being Socrates’ student Plato and 
Plato’s student Aristotle. 

44 

Socrates did not write anything himself. We know of his views 
primarily through Plato’s dialogues where Socrates is the primary 
character. Socrates is also known through plays of Aristophanes 
and the historical writings of Xenophon. In many of Plato’s 
dialogues it is difficult to determine when Socrates’ views are 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

being represented and when the character of Socrates is used as 
a mouthpiece for Plato’s views. 

Socrates was well known in Athens. He was eccentric, poor, ugly, 
brave, stoic, and temperate. He was a distinguished veteran who 
fought bravely on Athens’ behalf and was apparently indifferent 
to the discomforts of war. Socrates claimed to hear a divine inner 
voice he called his daimon and he was prone to go into catatonic 
states of concentration. 

The conflicting views of the Ionian and Eleatic philosophers of 
nature encouraged skepticism about our ability to obtain 
knowledge through rational inquiry. Among the Sophists, this 
skepticism is manifested in epistemic and Moral Relativism. 
Epistemic relativism is the view that there is no objective 
standard for evaluating the truth or likely truth of our beliefs. 
Rather, epistemic standards of reasoning are relative to one’s 
point of view and interests. Roughly, this is the view that what is 
true for me might not be true for you (when we are not just 
talking about ourselves). Epistemic relativism marks no distinction 
between knowledge, belief, or opinion on the one hand, and 
truth and reality on the other. To take a rather silly example, if I 
think it’s Tuesday, then that’s what’s true for me; and if you think 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

it’s Thursday, then that’s what is true for you. In cases like this, 
epistemic relativism seems quite absurd, yet many of us have 
grown comfortable with the notion that, say, beliefs about the 
moral acceptability of capital punishment might be true for some 
people and not for others. 

Moral Relativism is the parallel doctrine about moral standards. 
The moral relativist takes there to be no objective grounds for 
judging some ethical opinions to be correct and others not. 
Rather, ethical judgments can only be made relative to one or 
another system of moral beliefs and no system can be evaluated 
as objectively better than another. Since earlier attempts at 
rational inquiry had produced conflicting results, the Sophists 
held that no opinion could be said to constitute knowledge. 
According to the Sophists, rather than providing grounds for 
thinking some beliefs are true and others false, rational argument 
can only be fruitfully employed as rhetoric, the art of persuasion. 
For the epistemic relativist, the value of reason lies not in 
revealing the truth, but in advancing one’s interests. The 
epistemic and Moral Relativism of the Sophist has become 
popular again in recent years and has an academic following in 
much "post-modern" writing. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Socrates was not an epistemic or moral relativist. He pursued 
rational inquiry as a means of discovering the truth about ethical 
matters. But he did not advance any ethical doctrines or lay claim 
to any knowledge about ethical matters. Instead, his criticism of 
the Sophists and his contribution to philosophy and science 
came in the form of his method of inquiry. 

45 

As the Socratic Method is portrayed in Plato’s Socratic dialogues, 
interlocutor proposes a definition or analysis of some important 
concept, Socrates raises an objection or offers counter examples, 
then the interlocutor reformulates his position to handle the 
objection. Socrates raises a more refined objection. Further 
reformulations are offered, and so forth. Socrates uses the 
dialectic to discredit others’ claims to knowledge. While revealing 
the ignorance of his interlocutors, Socrates also shows how to 
make progress towards more adequate understanding. 

 

A good example of the Socratic Method at work can be found in 
one of Plato’s early Socratic dialogues, Euthyphro. Here is a link: 
http://www.gutenberg.org/ebooks/1642. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

In Plato’s dialogues we often find Socrates asking about the 
nature of something and then critically examine proposed 
answers, finding assorted illuminating objections that often 
suggest next steps. In this dialogue, Socrates and Euthyphro are 
discussing the nature of piety or holiness. Socrates and Euthyphro 
never conclusively discover what piety is, but they learn much 
about how various attempts to define piety fail. The dialogue 
works the same if we substitute moral goodness for piety. 
Understood in this way, Euthyphro provides a classic argument 
against Divine Command Theory, a view about the nature of 
morality that says that what is right is right simply because it is 
commanded by God. 

Socrates would not have us believe our questions have no 
correct answers. He is genuinely seeking the truth of the matter. 
But he would impress on us that inquiry is hard and that untested 
claims to knowledge amount to little more than vanity. Even 
though Euthyphro and Socrates don’t achieve full knowledge of 
the nature of piety, their understanding is advanced through 
testing the answers that Euthyphro suggests. We come to see 
why piety can’t be understood just by identifying examples of it. 
While examples of pious acts fail to give us a general 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

understanding of piety, the fact that we can identify examples of 
what is pious suggests that we have some grasp of the notion 
even in the absence of a clear understanding of it. 

After a few failed attempts to define piety, Euthyphro suggests 
that what is pious is what is loved by the gods (all of them, the 
Greeks recognized quite a few). Many religious believers continue 
to hold some version of Divine Command Theory. In his response 
to Euthyphro, Socrates points us towards a rather devastating 
critique of this view and any view that grounds morality in 
authority. Socrates asks whether what is pious is pious because 
the gods love it or whether the gods love what is pious because 
it is pious. Let’s suppose that the gods agree in loving just what 
is pious. The question remains whether their loving the pious 
explains its piety or whether some things being pious explains 
why the gods love them. Once this question of what is supposed 
to explain what is made clear, Euthyphro agrees with Socrates 
that the gods love what is pious because it is pious. The problem 
with the alternative view, that what is pious is pious because it is 
loved by the gods, is that this view makes piety wholly arbitrary. 
Anything could be pious if piety is just a matter of being loved 
by the gods. If the gods love puppy torture, then this would be 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

pious. Hopefully this seems absurd. Neither Socrates nor 
Euthyphro is willing to accept that what is pious is completely 
arbitrary. At this point, Socrates points out to Euthyphro that 
since an 

46 

act’s being pious is what explains why the gods love it, he has 
failed to give an account of what piety is. The explanation can’t 
run in both directions. In taking piety to explain being loved by 
the gods, we are left lacking an explanation of what piety itself 
is. Euthyphro gives up shortly after this failed attempt and walks 
off in a huff. 

If we substitute talk of God making things right or wrong by way 
of commanding them for talk of the gods loving what is pious in 
this exchange of ideas, we can readily see that Divine Command 
Theory has the rather unsavory result that torturing innocent 
puppies would be right if God commanded it. We will return to 
this problem when we take up ethical theory later in the course. 
While we don’t reach the end of inquiry into piety (or goodness) 
in Euthyphro, we do make discernible progress in coming to see 
why a few faulty accounts must be set aside. Socrates does not 
refute the skeptic or the relativist Sophist by claiming to discover 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the truth about anything. What he does instead is show us how 
to engage in rational inquiry and show us how we can make 
progress by taking the possibility of rational inquiry seriously. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาพูดถึงจุดเปลี่ยนสำคัญใน
ประวัติศาสตร์ความคิดของมนุษย์ เมื่อปรัชญาเริ่มเปลี่ยนจากการมองท้องฟ้า
และดวงดาว กลับมามองที่ "มนุษย์" และ "สังคม" ครับ เราจะมาทำความรู้จัก
กับกลุ่มคนที่ถูกเรียกว่า "โซฟิสต์" และมหาบุรุษผู้พลิกโฉมโลกทางปัญญา
อย่าง "โซกราตีส" กันครับ 

1. กลุ่มโซฟิสต์ (The Sophists): นักวิชาการเดินสายและนักวาทศิลป์ใน
ขณะที่นักปรัชญายุคแรกหมกมุ่นอยู่กับการหาว่าโลกทำมาจากอะไร 
(น้ำ ไฟ หรือตัวเลข) จนหาข้อสรุปที่ตรงกันไม่ได้ หลายคนเริ่มเบื่อ
หน่ายและหันมาเชื่อว่า "เหตุผลของมนุษย์อาจไม่มีวันเข้าถึงความจริง
สูงสุดได้" จุดนี้เองที่ กลุ่มโซฟิสต์ ก้าวเข้ามา พวกเขาคือ "อาจารย์
อาชีพ" กลุ่มแรกท่ีเก็บค่าเล่าเรียนเพื่อสอนศิลปะการโต้แย้งเป้าหมาย: 
ไม่ใช่เพื่อค้นหาความจริง (Inquiry) แต่เพื่อ "การโน้มน้าว" 
(Persuasion) และการเอาชนะในสภาหรือศาลจุดยืน: เนื่องจากพวก
เขาเดินทางไปหลายเมือง เห็นจารีตที่แตกต่างกัน พวกเขาจึง
กลายเป็น "สัมพัทธนิยม" (Relativism) คือเชื่อว่าความจริงหรือ
ศีลธรรมไม่มีมาตรฐานกลาง แต่ขึ้นอยู่กับมุมมองของแต่ละคนหรือแต่
ละสังคมโปรทากอรัส (Protagoras) กับวาทะบันลือโลกเขาคือโซฟิสต์
ที่โด่งดังที่สุด เจ้าของประโยคที่ว่า: "มนุษย์คือมาตรวัดของสรรพส่ิง" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

(Man is the measure of all things)ความหมาย: ความรู้คือการรับรู้ 
(Perception) ถ้าคณุรู้สึกว่าลมหนาว สำหรับคุณมันก็คือหนาว ถ้าผม
รู้สึกว่าอุ่น สำหรับผมมันก็คืออุ่น ไม่มีใครผิดผลที่ตามมา: กฎหมาย
และศีลธรรมจึงเป็นเพียง "ข้อตกลง" ของมนุษย์ ไม่ใช่กฎธรรมชาติที่
ตายตัว เพลโตจึงเคยเรียกคนกลุ่มนี้อย่างเจ็บแสบว่าเป็น "พ่อค้าเร่ขาย
สินค้าทางวิญญาณ"2. โซกราตีส (Socrates): บิดาแห่งปรัชญา
ตะวันตก1โซกราตีส (เกิดประมาณ 470 ปีก่อนคริสตกาล) คือขั้วตรง
ข้ามของกลุ่มโซฟิสต์ เขาไม่ได้รวย ไม่ได้เก็บค่าสอน และที่สำคัญ เขา
ไม่ได้เขียนหนังสือเลยแม้แต่เล่มเดียว! เรารู้เรื่องของเขาผ่านงานเขียน
ของลูกศิษย์อย่าง "เพลโต" เท่านั้น 
 
ความแตกต่างระหว่างสัมพัทธนิยม vs โซกราตีส 
ประเด็น  กลุ่มโซฟิสต์ (สัมพัทธนิยม)   โซกราตสี 
ความจริง   ไม่มีมาตรฐานกลาง (True for me/you)  มีความจริงที่ถูกต้องอยู ่และเราต้องหาให้เจอ 

เป้าหมายการใช้เหตุผล เพื่อเอาชนะและรกัษาผลประโยชน์(Rhetoric)  เพื่อขัดเกลาจิตใจและค้นหาความจริง  (Dialectic) 

ค่าตอบแทน  เก็บค่าเล่าเรียนแพง    สอนฟรีแก่ทุกคนที่สนใจ 
 

2. วิธีการแบบโซกราตีส (The Socratic Method) 
โซกราตีสเชื่อว่าเราจะเข้าถึงความจริงได้ผ่านการ "ถาม-ตอบ" 
(Dialogue) เขาจะไม่บอกคำตอบตรงๆ แต่จะถามเพื่อให้คู่สนทนา
เห็นจุดอ่อนในความคิดของตัวเองกรณีศกึษาจากบทสนทนา "ยูไท
โฟร" (Euthyphro)ในบทสนทนานี้ โซกราตีสถกเถียงกับยูไทโฟรเรื่อง 
"ความเคร่งครัดในศาสนา/ความดี" (Piety) ซึ่งนำไปสูก่ารหักล้าง



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แนวคิด ทฤษฎีเทวโองการ (Divine Command Theory) ที่เชื่อว่า 
"สิ่งที่พระเจ้าสั่งคือสิ่งที่ถูกต้อง"โซกราตีสยิงคำถามเด็ด (Socratic 
Dilemma):"สิ่งที่ดีย่อมเป็นที่รักของพระเจ้าเพราะมันดีอยู่แล้ว หรือ
ว่ามันดีเพราะพระเจ้าทรงรักมัน?"ถ้าตอบว่าดีเพราะพระเจ้าสั่ง: 
ศีลธรรมจะกลายเป็นเรื่อง "อำเภอใจ" (ถ้าพระเจ้าสั่งให้ทรมานลูกหมา 
การทรมานลูกหมาจะกลายเป็นเรื่องดีทันทีหรือ? ซึ่งดูไรส้าระ)ถ้าตอบ
ว่าพระเจ้าสั่งเพราะมันดีอยู่แล้ว: แปลว่ามีมาตรฐาน "ความด"ี 
บางอย่างที่อยู่นอกเหนือจากอำนาจของพระเจ้า พระเจ้าแค่ทำตาม
มาตรฐานนั้นการสนทนาจบลงที่ยูไทโฟรไปต่อไม่ถูกและเดินหนีไป 
แต่นี่คือชัยชนะทางปัญญา โซกราตีสแสดงให้เห็นว่า เราไม่ควรยอมรับ
ความรู้ทีไ่ม่ได้ผ่านการทดสอบ (Untested claims)สรุปส่งท้ายจาก
อาจารย์โซกราตีสไม่ได้อ้างว่าเขารู้ทุกอย่าง (เขามักพูดว่า "ผมรู้เพียง
อย่างเดียวคือผมไม่รู้อะไรเลย") แต่สิ่งที่เขาทำคือการสอนให้เรา "รู้จัก
คิดอย่างมีระบบ" และเชื่อมั่นในศักยภาพของเหตุผลในการพาเราไปสู่
ความเข้าใจที่ถูกต้องมากขึ้นนักศึกษาครับ ในยุคปัจจุบันที่มีข้อมูลล้น
หลามและทุกคนต่างบอกว่า "ความจริงของฉันคือแบบนี้" นกัศึกษาคิด
ว่าเราควรเป็น "โซฟิสต์" ที่เก่งการโน้มน้าว หรือควรเป็น "โซกราตีส" ที่
กล้าตั้งคำถามกับความเชื่อของตัวเองดีครับ? 
………………………………….. 
 
 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Apology 
This dialogue by Plato is a dramatization of Socrates’ 
defense at his trial for corrupting the youth among other 
things. Socrates tells the story of his friend Chaerophon 
who visits the Oracle of Delphi and asks if anyone in Athens 
is wiser than Socrates. The Oracle answered that no one is 
wiser than Socrates. Socrates is astounded by this and 
makes it his mission in life to test and understand the 
Oracle’s pronouncement. He seeks out people who have 
a reputation for wisdom in various regards and tests their 
claims to knowledge through questioning. He discovers a 
good deal of vain ignorance and false claims to knowledge, 
but no one with genuine wisdom. Ultimately, Socrates 
concludes that he is wisest, but not because he possesses 
special knowledge not had by others. Rather, he finds that 
he is wisest because he recognizes his own lack of 
knowledge while others think they know, but do not. 
 
Of course people generally, and alleged experts especially, 
are quite happy to think that what they believe is right. We 
tend to be content with our opinions and we rather like it 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

when others affirm this contentment by agreeing with us, 
deferring to our claims to know or at least by “respecting 
our opinion” (whatever that is supposed to mean). We are 
vain about our opinions even to the point of self identifying 
with them (I’m the guy who is right about this or that). Not 
claiming to know, Socrates demonstrates some intellectual 
humility in allowing that his opinions might be wrong and 
being willing to subject them to examination. But in 
critically examining various opinions, including those of the 
supposed experts, he pierces the vanity of many of Athens’ 
prestigious citizens. Engaging in rational inquiry is dangerous 
business, and Socrates is eventually brought up on charges 
of corrupting the youth who liked to follow him around 
and listen to him reveal people’s claims to knowledge as 
false pride. The Apology documents Socrates’ defense of 
his of behavior and the Athenian assembly’s decision to 
sentence him to death anyway. 
 
You will find the Apology in several formats here: 
http://www.gutenberg.org/ebooks/1656 
47 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Study questions for the Apology: 
1. What are the ancient and the more recent charges 
brought against Socrates? 
2. How does he answer the ancient charges? 
3. According to Socrates, why would he not intentionally 
corrupt the youth? 
4. Suppose Socrates unintentionally corrupted the youth. 
Should he be punished anyway for the negative impact of 
his actions? Explain your answer. 
5. Explain the mission Socrates sets himself on in response 
to the the pronouncement by the Oracle at Delphi. 
6. Socrates argues in a couple places that the worse man 
can not harm the better man. How does that argument go? 
7. What does Socrates’ defense reveal about the values he 
lives by? What matters most to Socrates in life? 
8. How does Socrates argue that the fear of death is 
irrational? 
 
9. How could Socrates have avoided the death penalty? 
10. Was his choice not to evade death an honorable one? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

11. How did Socrates see his critical questioning of 
Athenians as beneficial to his city and its citizens? 
12. Do you think Socrates was too hard on his fellow 
Athenians before his accusers came forward? Was he too 
hard on them during the trial and after the verdict? 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาถึงบทเรียนที่สะเทือนใจและ
ทรงพลังที่สุดในประวัติศาสตร์ปรัชญา นั่นคือบทสนทนาที่ชื่อว่า 
"Apology" (คำให้การของโซกราตีส) ครับ 
คำว่า "Apology" ในที่นี้ไม่ได้แปลว่า "คำขอโทษ" นะครับ แต่มาจาก
ภาษากรีกว่า Apologia ซึ่งแปลว่า "คำแก้ต่าง" หรือการชี้แจงเหตุผล
เพื่อป้องกันตนเองในศาลครับ 
1. จุดเริ่มต้นของภารกิจ: คำพยากรณ์จากเดลฟี 
เรื่องราวเริ่มต้นเมื่อเพื่อนของโซกราตีสที่ชื่อว่า "แชโรฟอน" ไปถาม
พยากรณ์แห่งเดลฟี (Oracle of Delphi) ว่า "มีใครในเอเธนส์ที่ฉลาด
กว่าโซกราตีสไหม?" คำตอบที่ได้คือ "ไม่มีใครฉลาดไปกว่าโซกราตีสอีก
แล้ว" 
 
เมื่อโซกราตีสได้ยินเช่นนั้น เขารู้สึกตกใจและสับสนมาก เพราะเขารู้ดี
ว่าตัวเองไม่มีความรู้อะไรเลย เขาจึงออกพิสูจน์คำพยากรณ์นี้ด้วยการ: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ออกไปตั้งคำถามกับผู้ที่ได้ชื่อว่าเป็น "ผู้รู้" ในด้านต่างๆ (นักการเมือง 
กวี ช่างฝีมือ) 
เขาพบว่าคนเหล่านั้นต่างคิดว่าตัวเองรู้ในสิ่งที่จริงๆ แล้วพวกเขาไม่รู้
เลย (ความรู้จอมปลอม) 
ข้อสรุป: โซกราตีสจึงเข้าใจว่า เขาฉลาดที่สุดไม่ใช่เพราะเขารู้อะไร
มากกว่าคนอื่น แต่เพราะ "เขารู้ตวัว่าเขาไม่รู้" ในขณะที่คนอื่น "ไม่รู้แต่
คิดว่าตัวเองรู้" 
2. ความถ่อมตัวทางปัญญา vs ความทะนงตน 
โซกราตีสได้แสดงสิ่งที่เรียกว่า "ความถ่อมตัวทางปัญญา" 
(Intellectual Humility) คือการยอมรับว่าความคิดของตนอาจผิดได้ 
และยินดีที่จะให้มีการตรวจสอบด้วยเหตุผล 
ในทางกลบักัน คนส่วนใหญ่มักจะยึดติดกับความคิดของตนเองจน
กลายเป็นความภาคภูมิใจส่วนบุคคล (Vanity) เมื่อโซกราตีสไปตั้ง
คำถามเพื่อสะกิดหน้ากากแห่งความรู้นั้นออก เขาจึงสร้างศัตรูไว้
มากมาย โดยเฉพาะเหล่าผู้มีหน้ามีตาในสังคมเอเธนส์ 
3. วาระสุดท้ายของเสรีชน 
สุดท้ายโซกราตีสถูกฟ้องร้องในข้อหา "มอมเมาเยาวชน" (เพราะคน
หนุ่มชอบมาฟังเขาไล่ต้อนพวกผู้ใหญ่จนมุม) และข้อหาไม่นับถือเทพ
เจ้าของรัฐ บทสนทนา Apology บันทึกคำแก้ต่างที่เขาแสดงต่อสภา
เอเธนส์ แม้เขาจะยืนยันในอุดมการณ์ของตนอย่างแน่วแน่ แต่สุดท้าย
สภาก็ตัดสินประหารชีวิตเขาด้วยการให้ดื่มยาพิษ (Hemlock) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คำถามท้ายบทสำหรับอภิปราย (Study Questions) 
ลองนำคำถามเหล่านี้ไปคิดเล่นๆ หรือค้นคว้าเพิ่มจากตัวบทเต็มดูนะ
ครับ: 
ข้อหา "ดั้งเดิม" และข้อหา "ใหม่" ที่โซกราตีสถูกฟ้องคืออะไร? 
เขาตอบโต้ข้อหาดั้งเดิมอย่างไร? 
เหตุผลที่เขาอ้างว่าเขาไม่มีทาง "ตั้งใจ" มอมเมาเยาวชนคืออะไร? 
ประเด็นน่าคิด: หากโซกราตีสมอมเมาเยาวชนโดยไม่ตั้งใจ เขาควร
ได้รับโทษจากผลกระทบด้านลบที่เกิดขึ้นหรือไม่? 
อธิบาย "ภารกิจ" ที่เขาสมาทานให้ตัวเองหลังจากได้ยินคำพยากรณ์ 
โซกราตีสให้เหตุผลอย่างไรว่า "คนเลวไม่สามารถทำร้ายคนดีได้"? 
คำแก้ต่างของเขาเปดิเผยคุณค่าอะไรในชีวิต? สิ่งใดสำคัญที่สุดสำหรับ
เขา? 
เขาให้เหตุผลอย่างไรว่า "ความกลัวตายเป็นเรื่องไม่สมเหตุสมผล"? 
เขามีวิธีหลีกเลี่ยงโทษประหารไหม? และทำไมเขาจึงไม่เลือกวิธีนั้น? 
การตัดสินใจไม่หนีความตายของเขาถือเป็นสิ่งที่ "มีเกียรติ" หรือไม่? 
เขาเชื่อว่าการตั้งคำถามไล่ต้อนชาวเอเธนส์นั้นเป็น "ประโยชน์" ต่อ
เมืองอย่างไร? 
 
 
 
 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 
ความตายของโซกราตีสทิ้งคำถามสำคัญไว้ให้เราว่า "ชีวิตที่ไม่ผ่านการ
ตรวจสอบนั้น มีค่าพอที่จะอยู่จริงหรือ?" (The unexamined life is 
not worth living) 
นักศึกษาครับ ถ้าคุณเป็นโซกราตีสและต้องเลือกระหว่าง "ยอมหุบ
ปากเพื่อมีชีวิตอยู่ต่อ" กับ "พูดความจริงแล้วยอมตาย" คุณจะเลือก
ทางไหน? และคุณคิดว่าในสังคมปัจจุบัน "ความถ่อมตัวทางปัญญา" 
ยังเป็นสิ่งที่มีราคาแพงอยู่หรือเปล่า? 
……………………. 
 
 
Plato 
Plato (429-347 B.C.) came from a family of high status in 
ancient Athens. He was a friend and fan of Socrates and 
some of his early dialogues chronicle events in Socrates’ 
life. Socrates is a character in all of Plato’s dialogues. But 
in many, the figure of Socrates is employed as a voice for 
Plato’s own views. Unlike Socrates, Plato offers very 
developed and carefully reasoned views about a great 
many things. Here we will briefly introduce his core 
metaphysical, epistemological and ethical views. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 
Metaphysics and Epistemology 
Plato’s metaphysics and epistemology are best 
summarized by his device of the divided line. The vertical 
line between the columns below distinguishes reality and 
knowledge. It is divided into levels that identify what in 
reality corresponds with specific modes of thought. 
Objects 
Modes of Thought 
The Forms 
Knowledge 
Mathematical objects 
Thinking 
Particular things 
Belief /Opinion 
Images / Imaging 
 
 
Here we have a hierarchy of Modes of Thought, or types of 
mental representational states, with the highest being 
knowledge of the forms and the lowest being imaging (in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the literal sense of forming images in the mind). 
Corresponding to these degrees of knowledge we have 
degrees of reality. The less real includes the physical world, 
and even less real, our representations of it in art. The more 
real we encounter as we inquire into the universal natures 
of the various kinds of things and processes we encounter. 
According to Plato, the only objects of knowledge are the 
forms which are abstract entities. 
In saying that the forms are abstract, we are saying that 
while they do exist, they do not exist in space and time. 
They are ideals in the sense that a form, say the form of 
horse-ness, is the template or paradigm of being a horse. 
All the physical horses partake of the form of horse-ness, 
but exemplify it only to partial and varying degrees of 
perfection. No actual triangular object is perfectly 
triangular, for instance. But all actual triangles have 
something in common, triangularity. The form of 
triangularity is free from all of the imperfections of the 
various actual instances of being triangular. We get the idea 
of something being more or less perfectly triangular. For 
various triangles to come closer to perfection than others 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

suggests that there is some ideal standard of “perfectly 
triangularity.” This for Plato, is the form of triangularity. 
Plato also takes moral standards like justice and aesthetic 
standards like beauty to admit of such degrees of 
perfection. Beautiful physical things all partake of the form 
of beauty to some degree or another. But all are imperfect 
in varying degrees and ways. The form of beauty, however, 
lacks the imperfections of its space and time bound 
instances. Perfect beauty is not something we can picture 
or imagine. But an ideal form of beauty is required to 
account for how beautiful things are similar and to make 
sense of how things can be beautiful to some less than 
perfect degree or another. 
Only opinion can be had regarding the physical things, 
events, and states of affairs we are acquainted with through 
our sensory experience. With physical things constantly 
changing, the degree to which we can grasp how things are 
at any given place and time is of little consequent. 
Knowledge of the nature of the forms is a grasp of the 
universal essential natures of things. It is the intellectual 
perception of what various things, like horses or people, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

have in common that makes them things of a kind. Plato 
accepts Socrates’ view that to know the good is to do the 
good. So his notion of epistemic excellence in seeking 
knowledge of the forms will be a central component of his 
conception of moral virtue. 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน หลังจากที่เราได้เห็นวาระสุดท้ายของโซก
ราตีสไปแล้ว วันนี้เราจะมาทำความรู้จักกับลูกศิษย์ที่โด่งดังที่สุดของ
เขา นั่นคือ เพลโต (Plato) ครับเพลโต (429-347 ปีก่อนคริสตกาล) 
มาจากตระกูลสูงศักดิ์ในเอเธนส์ เขาเป็นทั้งเพื่อนและแฟนคลับตัวยง
ของโซกราตีส แม้เขาจะใช้โซกราตีสเป็นตัวละครหลักในงานเขียน
เกือบทุกเล่ม แต่ความแตกต่างคือ เพลโตได้สร้างระบบปรัชญาที่
ซับซ้อนและมีการให้เหตุผลอย่างละเอียดในหลายด้าน ทั้งเรื่องความ
จริง (Metaphysics), ความรู้ (Epistemology) และจริยธรรม 
(Ethics) ครับ 
 
1. อภิปรัชญาและญาณวิทยา: โลกแห่งแบบ (The Forms)แนวคิด

เรื่องความจริงและความรู้ของเพลโตถูกสรุปไว้อย่างยอดเยี่ยมผ่าน
อุปกรณ์ทางความคิดที่เรียกว่า "เส้นแบ่ง" (The Divided Line) ซึ่ง
แบ่งระดับความจริงและระดับความคิดออกจากกัน ดังนี้ครับ: 
 
วัตถุ/สิ่งที่มอียู่ (ความจริง) ระดับความคิด (ความรู้) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แบบ (The Forms)  ความรู้ (Knowledge) 
วัตถุทางคณิตศาสตร ์  การคิดเชิงเหตุผล (Thinking) 
สิ่งของทั่วไป (ม้า, โต๊ะ, คน) ความเชือ่/ความเห็น (Belief/Opinion) 
ภาพเงา/ภาพสะท้อน  การจินตภาพ (Imaging) 
 

เพลโตเสนอว่า "ความจริงมีหลายระดับ" สิ่งที่เราเห็นในโลก
กายภาพ (เช่น ม้าที่เราจับต้องได้) ไม่ใช่ความจริงสูงสุด แต่มันเป็น
เพียงสิ่งที่ "เลียนแบบ" มาจากต้นแบบที่เป็นนามธรรม ซึ่งเขารียก
ว่า "แบบ" (The Forms)2. "แบบ" คืออะไร? (What are the 
Forms?)คำว่า "แบบ" ของเพลโตคือ อุดมคติ (Ideals) ที่เป็นอมตะ 
ไม่ขึ้นกับกาลเวลาและสถานที่ ลองดูตัวอย่างนี้นะครับ:รูป
สามเหล่ียม: ในโลกความจริง ไม่มีวัตถุไหนที่เป็น "สามเหลี่ยมที่
สมบูรณ์แบบ" 100% (เส้นอาจจะไม่ตรงเป๊ะหรือมุมอาจจะ
คลาดเคลื่อนไปนิดหน่อย)แบบของสามเหลี่ยม: คือมาตรฐานของ 
"ความเป็นสามเหลีย่มที่สมบูรณ์" ซึ่งไม่มีข้อบกพร่องใดๆ แบบนี้
แหละคือสิ่งที่มีอยู่จริงในทางสติปัญญา และเป็นต้นแบบให้เรา
บอกได้ว่าวัตถุอันไหน "ใกล้เคียงความสมบูรณ์" มากกว่ากันไม่ใช่
แค่รูปทรงนะครับ เพลโตยังรวมไปถึงค่าทางจริยธรรมและความ
งามด้วย เช่น "ความยุติธรรม" หรือ "ความงาม" สิ่งที่สวยงามใน
โลกนี้ล้วนสวยงามเพราะมันมี "ส่วนร่วม" ในแบบแห่งความงาม 
แต่พวกมันก็ยังมีความบกพร่องและเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา 
ต่างจาก "แบบแห่งความงาม" ที่สวยงามอย่างสมบูรณ์และนิ



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

รันดร3์. ความรู้ vs ความเห็นความเห็น (Opinion): คือสิ่งที่เราได้
จากประสาทสัมผัส (การเห็น, การฟัง) เกี่ยวกับโลกกายภาพ 
เนื่องจากโลกกายภาพเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา (ม้าเกิดแล้วก็ตาย, 
ดอกไม้เหี่ยวเฉา) เพลโตจึงถือว่าสิ่งนี้ให้ได้แค่ "ความเห็น" ที่ไม่
แน่นอนความรู้ (Knowledge): คือการใช้สติปัญญาเข้าใจถึง "แก่น
แท้" (Essence) ของสรรพส่ิง นั่นคือการเข้าใจ "แบบ" ซึ่งเปน็สากล
และไม่เปลี่ยนแปลงสรุปส่งท้ายจากอาจารย์สำหรับเพลโต "การ
รู้จักความดี คือการทำความดี" (To know the good is to do 
the good) ดังนัน้ การฝึกฝนสติปัญญาเพื่อไปให้ถึงความรู้เรื่อง 
"แบบ" จึงไม่ได้เปน็แค่เรื่องวิชาการ แต่มันคือส่วนสำคัญที่สุดใน
การสร้าง "คุณธรรม" ในตัวมนุษย์ครับนักศึกษาครับ ลองมองไป
รอบๆ ตัวสิครับ มีสิ่งไหนไหมที่คุณคดิว่ามันคือ "ความสมบูรณ์
แบบ" จริงๆ? หรือเรากำลังใช้ชีวิตอยู่ท่ามกลาง "ของเลียนแบบ" ที่
ไม่สมบูรณ์อย่างที่เพลโตบอกไว้? แล้วเราจะหา "ความจริงแท้" เจอ
ได้อย่างไรในโลกที่ทุกอย่างเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาแบบนี้? 

……………………………….. 
 
Ethics 
Plato offers us a tripartite account of the soul. The soul 
consists of a rational thinking element, a motivating willful 
element, and a desire-generating appetitive element. Plato 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

offers a story of the rational element of the soul falling 
from a state of grace (knowledge of the forms) and dragged 
49 
down into a human state by the unruly appetites. This story 
of the soul’s relation to the imperfect body supports 
Plato’s view that the knowledge of the forms is a kind of 
remembrance. This provides a convenient source of 
knowledge as an alternative to the merely empirical and 
imperfect support of our sense experience. Plato draws an 
analogy between his conception of the soul and a chariot 
drawn by two horses, one obedient, the other rebellious. 
The charioteer in this picture represents the rational 
element of the soul, the good horse the obedient will, and 
the bad horse, of course, represents those nasty earthly 
appetites. To each of the elements of the soul, there 
corresponds a virtue; for the rational element there is 
wisdom, for the willing element of the soul there is 
courage, and for the appetitive element there is 
temperance. Temperance is matter of having your 
appetites under control. This might sound like chronic self-
denial and repression, but properly understood, it is not. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Temperance and courage are cultivated through habit. In 
guiding our appetites by cultivating good habits, Plato 
holds, we can come to desire what is really good for us 
(you know, good diet, exercise, less cable TV, and lots more 
philosophy - that kind of stuff). 
Wisdom is acquired through teaching, via the dialectic, or 
through “remembrance.” Perhaps, to make the 
epistemological point a little less metaphysically loaded, 
we can think of remembrance as insight. A more general 
virtue of justice is conceived as each thing functioning as it 
should. To get Plato’s concept of justice as it applies to a 
person, think of the charioteer managing and controlling his 
team; keeping both horses running in the intended 
direction and at the intended speed. Justice involves the 
rational element being wise and in charge. For a person to 
be just is simply a matter of having the other virtues and 
having them functioning together harmoniously. 
Given Plato’s ethical view of virtue as a matter of the three 
elements of the soul functioning together as they should, 
Plato’s political philosophy is given in his view of the state 
as the human “writ at large.” Project the standards Plato 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

offers for virtue in an individual human onto the aggregate 
of individuals in a society and you have Plato’s vision of 
the virtuous state. In the virtuous state, the rational 
element (the philosophers) are in charge. The willing 
element (the guardians or the military class) is obedient 
and courageous in carrying out the policies of the rational 
leadership. And the appetitive element (the profit-driven 
business class) functions within the rules and constraints 
devised by the rational element (for instance, by honestly 
adhering to standards of accounting). A temperate business 
class has the profit motive guided by the interests of the 
community via regulation devised by the most rational. The 
virtuous business class refrains from making its comfort and 
indulgence the over-riding concern of the state. Plato, in 
other words, would be no fan of totally free markets, but 
neither would he do away with the market economy 
altogether. 
Plato’s vision of social justice is non-egalitarian and anti-
democratic. While his view would not be popular today, it 
is still worthwhile to consider his criticism of democracy 
and rule by the people. Plato has Socrates address this 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

dialectically by asking a series of questions about who we 
would want to take on various jobs. Suppose we had grain 
and wanted it processed into flour. We would not go to the 
cobbler or the horse trainer for this, we’d go to the miller. 
Suppose we 
50 
had a horse in need of training. We obviously would not go 
to the miller or the baker for this important task, we’d go 
to the horse trainer. In general, we want important 
functions to be carried out by the people with the 
expertise or wisdom to do them well. Now suppose we had 
a state to run. Obviously we would not want to turn this 
important task over to the miller, the cobbler, or the horse 
trainer. We’d want someone who knows what he or she is 
doing in charge. Plato has a healthy regard for expertise. As 
Plato sees it, democracy amounts to turning over the 
ethically most important jobs to the people who have the 
least expertise and wisdom in this area. There is very little 
reason to expect that a state run by cobblers, millers, and 
horse trainers will be a virtuous state. 
 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาจบบทเรียนเรื่องเพลโตด้วย
หัวข้อที่เข้มข้นที่สุด นั่นคือ "จริยธรรม" (Ethics) และ "ปรัชญา
การเมือง" (Political Philosophy) ครับ 
เพลโตเชื่อว่าการจะเข้าใจความดีงามในระดับสังคมได้ เราต้องเริ่มจาก
การเข้าใจ "จิตวิญญาณ" ของมนุษย์เสียก่อน 
1. องค์ประกอบสามส่วนของจิตวิญญาณ (The Tripartite Soul) 
เพลโตเสนอว่าจิตวิญญาณของคนเราไม่ได้มีเพียงหนึ่งเดียว แต่
ประกอบด้วย 3 ส่วนที่ทำงานขัดแย้งกันอยู่เสมอ เพื่อให้เห็นภาพ
ชัดเจน เขาได้ใช้ "อุปมานิทัศน์เรื่องรถเทียมม้า" (The Chariot 
Allegory) ครับ 
ส่วนเหตุผล (Rational element): เปรียบเสมือน "สารถี" ผู้ควบคุมรถ 
มีหน้าที่ใช้สติปัญญาและวิสัยทัศน์ 
ส่วนเจตจำนง/ความมุ่งมั่น (Willing element): เปรียบเสมือน "ม้าที่
เชื่อฟัง" เป็นพลังของความกล้าหาญ การรักษาเกียรติ และการทำตาม
คำสั่ง 
ส่วนความอยาก/กิเลส (Appetitive element): เปรียบเสมือน "ม้าที่
พยศ" เป็นต้นกำเนิดของความหิว กามารมณ์ และความต้องการทาง
กายภาพที่ไม่สิ้นสุด 
2. คุณธรรมในตัวบุคคล (Individual Virtue) 
เพลโตกล่าวว่า แต่ละส่วนของจิตวิญญาณจะมี "คุณธรรม" ประจำส่วน
ของมันเอง ดังนี้ครับ: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ปัญญา (Wisdom): คือคุณธรรมของส่วนเหตุผล เมื่อสารถีมีความรู้
แจ้ง 
ความกล้าหาญ (Courage): คือคุณธรรมของส่วนเจตจำนง เมื่อม้าตัว
ที่ดีรู้จักสู้ในส่ิงที่ควรสู้ 
การรู้จักพอ/การประมาณตน (Temperance): คือคุณธรรมของส่วน
ความอยาก เมื่อม้าที่พยศถูกควบคุมให้อยู่ในร่องในรอย 
ความยุติธรรม (Justice): คือคุณธรรมโดยรวมที่เกิดขึ้นเมื่อ ทั้ง 3 ส่วน
ทำงานประสานสอดคล้องกัน โดยมี "เหตุผล" เป็นผู้นำ 
การฝึกคุณธรรมเหล่านี้ไม่ได้หมายถึงการกดขี่ความอยากจนไม่เหลือ
อะไรเลยนะครับ แต่คือการสร้าง "นิสัยที่ดี" เพื่อให้เราอยากในสิ่งที่
ส่งผลดีต่อเราจริงๆ เช่น อาหารที่ดีต่อสุขภาพ หรือการอ่านปรัชญา 
แทนที่จะจมอยู่กับความเพลิดเพลินชั่วคราวครับ 
 
 
 
3. รัฐในอุดมคติ (The Virtuous State) 
เพลโตนำแนวคิดเรื่องจิตวิญญาณมาขยายใหญ่ให้กลายเป็นภาพของ
สังคม เขาเชื่อว่าสังคมที่ดีควรมีการแบ่งชนชั้นตามความถนัดของจิต
วิญญาณมนุษย์: 
 
องค์ประกอบจิต ชนชั้นในสังคม   หน้าที่และคุณธรรม 
เหตุผล   ราชาปราชญ์ (Philosopher Kings) เป็นผู้นำ วางนโยบายด้วย "ปัญญา" 
เจตจำนง  ผู้พิทักษ์/ทหาร (Guardians)  ปกป้องรัฐด้วย "ความกล้าหาญ" และวินัย 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ความอยาก  ชนช้ันธุรกิจ/ผู้ผลิต (Appetitive Class) ขับเคลื่อนเศรษฐกิจภายใต้ "การรูจ้ักพอ" 
 

ในรัฐของเพลโต ชนชั้นธุรกิจไม่ควรเอาความร่ำรวยส่วนตัวเป็นที่ตั้ง 
แต่ต้องยอมรับกฎเกณฑ์ที่วางโดยผู้มีความรู้ (ปราชญ์) เพื่อประโยชน์
ของส่วนรวม เพลโตจึงไม่ใช่แฟนตัวยงของตลาดเสรีที่ไร้การควบคุม
ครับ 
 
4. บทวิพากษ์ประชาธิปไตย 
เพลโตไม่เชื่อในระบอบประชาธิปไตยแบบเอเธนส์ เขาตั้งคำถามผ่าน
โซกราตีสไว้อย่างน่าสนใจว่า: 
"ถ้าเราอยากได้แป้งสาลี เราจะไปหาช่างทำรองเท้าไหม? เปล่า เรา
ย่อมไปหาโรงโม่... ถ้าเรามีม้าที่ต้องฝึก เราจะไปหาคนทำขนมปังไหม? 
เปล่า เราต้องไปหาครูฝึกม้า" 
เพลโตมองว่า "การบริหารรัฐ" เป็นงานที่สำคัญที่สุดและต้องใช้ความ
เชี่ยวชาญสูงสุด การปล่อยให้คนส่วนใหญ่ที่ "ไม่มีความเชี่ยวชาญ" 
(ช่างรองเท้า, คนเลี้ยงม้า) มาโหวตตัดสินเรื่องทิศทางของประเทศ จึง
เป็นเรื่องที่อันตรายและไม่สมเหตุสมผลสำหรับเขา 
สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 
แม้แนวคิดของเพลโตจะดู "เผด็จการ" หรือ "ไม่เท่าเทียม" ในสายตา
คนปัจจุบัน แต่ประเด็นเรื่อง "ความเชี่ยวชาญ" (Expertise) และการที่
ผู้นำต้องมี "ปัญญา" เหนือกว่าความอยากส่วนตัว ยังคงเปน็ประเด็นที่
น่าคิดเสมอในการเมืองทุกยุคสมัยครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... นักศึกษาเห็นด้วยกับเพลโตไหมว่า "ผู้ปกครองควร
เป็นคนที่มคีวามรู้ที่สุดเท่านั้น" หรือนักศึกษาเชื่อว่า "ทุกคนควรมีสิทธิ
เท่ากันไม่ว่าความรู้จะต่างกันแค่ไหน"? แล้วในสังคมปัจจุบัน เราจะ
สร้างสมดุลระหว่าง "สิทธิเสรีภาพ" กับ "ความเชี่ยวชาญ" ได้อย่างไร
บ้างครับ? 
……………………… 
 
Aristotle 
Aristotle is a towering figure in the history of philosophy 
and science. Aristotle made substantive contributions to 
just about every philosophical and scientific issue known in 
the ancient Greek world. Aristotle was the first to develop 
a formal system of logic. As the son of a physician he 
pursued a life-long interest in biology. His physics was the 
standard view through Europe’s Middle Ages. He was a 
student of Plato, but he rejected Plato’s other-worldly 
theory of forms in favor of the view that things are a 
composite of substance and form. Contemporary 
discussions of the good life still routinely take Aristotle’s 
ethics as their starting point. Here I will offer the briefest 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

sketch of Aristotle’s logic and metaphysics. We will return 
to his ethics later in the course. 
Logic 
Aristotle’s system of logic was not only the first developed 
in the West, it was considered complete and authoritative 
for well over 2000 years. The core of Aristotle’s logic is the 
systematic treatment of categorical syllogisms. You might 
recall this argument from Chapter 2: 
1. All monkeys are primates. 
2. All primates are mammals. 
3. So, all monkeys are mammals. 
This argument is a categorical syllogism. That’s a rather 
antiquated way of saying it’s a two premise argument that 
uses simple categorical claims. Simple categorical claims 
come in one of the following four forms: 
• All A are B 
• All A are not B 
• Some A are B 
• Some A are not B 
There are a limited number of two premise argument forms 
that can be generated from combinations of claims having 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

one of these four forms. Aristotle systematically identified 
all of 
51 
them, offered proofs of the valid one’s, and 
demonstrations of the invalidity of the others. Beyond this, 
Aristotle proves a number of interesting things about his 
system of syllogistic logic and he offers an analysis of 
syllogisms involving claims about what is necessarily the 
case as well. 
No less an authority than Immanuel Kant, one of the most 
brilliant philosophers of the 18th century, pronounced 
Aristotle’s logic complete and final. It is only within the 
past century or so that logic has developed substantially 
beyond Aristotle’s. While Aristotle’s achievement in logic 
was genuinely remarkable, this only underscores the 
dramatic progress of the 20th century. The system of 
symbolic logic we now teach in standard introductions to 
logic (PHIL 120 here at BC) is vastly more powerful than 
Aristotle’s and while this system was brand new just a 
century ago, it is now truly an introduction, a first step 
towards appreciating a great many further developments in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

logic. Reasonably bright college students now have the 
opportunity to master deductive reasoning at a level of 
sophistication unknown to the world a mere 150 years ago. 
The methods and insights of modern symbolic logic are 
already so thoroughly integrated into contemporary 
philosophy that much of contemporary philosophy would 
not be possible without it. 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาถึงคิวของ "ยักษ์ใหญ่" อีกท่าน
หนึ่งในโลกทางปัญญา นั่นคือ อริสโตเติล (Aristotle) ครับ 
หากจะเปรียบเทียบกับอาจารย์ของเขาอย่างเพลโต อริสโตเติลเป็นคน
ที่ "ติดดิน" กว่ามากครับ เขาเป็นบุตรของแพทย์ ทำให้เขามีความสนใจ
ในเรื่องชีวภาพและโลกธรรมชาติอย่างลึกซึ้ง งานของเขามีอิทธิพล
ครอบคลุมเกือบทุกสาขาวิชา ตั้งแต่ฟิสิกส์ ชีววิทยา ไปจนถึงจริยธรรม 
และที่สำคัญที่สุด เขาคือผู้ให้กำเนิด ระบบตรรกศาสตร์ อย่างเป็น
ทางการคนแรกของโลกครับ 
 
1. การปฏิเสธ "โลกแห่งแบบ" ของเพลโต 
แม้จะเป็นลูกศิษย์รักของเพลโต แต่อริสโตเติลกลับไม่เห็นด้วยกับ
แนวคิดเรื่อง "แบบ" (Forms) ที่อยู่อีกโลกหนึ่งที่จับต้องไม่ได้ เขาเชื่อ
ว่า "แบบ" (Form) กับ "เนื้อสาร" (Substance) นั้นแยกออกจากกัน



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ไม่ได้ ทุกสรรพส่ิงคือส่วนผสมของทั้งสองอย่างนี้ในโลกที่เราอยู่นี่เอง
ครับ 
 
2. ตรรกศาสตร์ของอริสโตเติล (Aristotelian Logic) 
ความยิ่งใหญ่ของระบบตรรกศาสตร์ที่อริสโตเติลสร้างขึ้นนั้นพิสูจน์ได้
จากการที่มันถูกใช้เป็นมาตรฐานความถูกต้องยาวนานกว่า 2,000 ปี! 
แม้แต่นักปรัชญาผู้ยิ่งใหญ่อย่าง อิมมานูเอล คานท์ (Immanuel 
Kant) ยังเคยกล่าวว่าตรรกศาสตร์ของอริสโตเติลนั้น "สมบูรณ์และ
เบ็ดเสร็จ" แล้ว 
 
หัวใจหลักของตรรกศาสตร์นี้คือสิ่งที่เรียกว่า "ตรรกบทประเภท
หมวดหมู่" (Categorical Syllogisms) ครับ 
 
 
โครงสร้างของตรรกบท 
ตรรกบทคือข้อโต้แย้งที่มี 2 ข้ออ้าง (Premises) และ 1 บทสรุป โดย
ใช้ข้อความง่ายๆ 4 รูปแบบ (ที่นักตรรกศาสตร์เรียกกันว่า A, E, I, O) 
ดังนี้: 
 
ทุกสิ่งในกลุ่ม A เป็น B (เช่น "มนุษย์ทกุคนต้องตาย") 
ไม่มีสิ่งใดในกลุ่ม A เป็น B (เช่น "ไม่มีปลาตัวใดเป็นนก") 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

บางสิ่งในกลุ่ม A เป็น B (เช่น "นักปรัชญาบางคนเคราขาว") 
บางสิ่งในกลุ่ม A ไม่เป็น B (เช่น "ผลไมบ้างชนิดไม่มีรสหวาน") 
 
อริสโตเติลได้ทำการวิเคราะห์รูปแบบการผสมผสานของข้อความ
เหล่านี้ทั้งหมด และพิสูจน์ให้เห็นว่ารูปแบบไหน "สมเหตุสมผล" 
(Valid) และรูปแบบไหน "ไม่สมเหตุสมผล" (Invalid) อย่างเป็นระบบ
ครับ 
3. จากอริสโตเติลสู่ตรรกศาสตร์สมัยใหม่ 
แม้ระบบของอริสโตเติลจะน่าทึ่งเพียงใด แต่วิทยาการในศตวรรษที่ 
20 ได้ก้าวหน้าไปไกลกว่านั้นมาก ปัจจุบันเรามี ตรรกศาสตร์
สัญลักษณ์ (Symbolic Logic) ซึ่งทรงพลังและซับซ้อนกว่าของ
อริสโตเติลหลายเท่า 
เครื่องมือทางตรรกะใหม่ๆ เหล่านี้ได้กลายเป็นรากฐานสำคัญของ
ปรัชญาร่วมสมัยและวิทยาการคอมพิวเตอร์ ทำให้นักศึกษา
มหาวิทยาลัยในปัจจุบันมีโอกาสได้เรียนรู้วิธีการใช้เหตุผลที่ลึกซึ้งกว่า
คนเมื่อ 150 ปีก่อนอย่างมหาศาลครับ 
สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 
อริสโตเติลสอนให้เราเห็นว่า "ความระเบียบเรียบร้อยของความคิด" 
คือจุดเริม่ต้นของความรู้ทั้งหมด การวางระบบตรรกศาสตร์ของเขาคือ
การวางรากฐานให้มนุษย์สามารถแยกแยะเหตุผลที่ดีออกจากเหตุผล
ที่ผิดพลาดได้อย่างชัดเจน 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ลองสังเกตคำพูดที่เราใช้ในชีวิตประจำวันดูสิครับ มีกี่
ครั้งที่เราใช้ประโยคประเภท "ทุกอย่างที่เป็น..." หรือ "บางคนก็เป็น..." 
แล้วเราเผลอสรุปผิดๆ ไปโดยไม่รู้ตัวบ้างไหม? ตรรกศาสตร์ของ
อริสโตเติลยังคงช่วยดึงสติเราได้เสมอแม้ในโลกยุคดิจิทัลครับ 
ในคาบหน้า เราจะกลับมาดูเรื่อง "จริยธรรม" ของอริสโตเติล ซึ่งเป็น
เรื่องที่คนยังถกเถียงกันมากที่สุดเรื่องหนึ่งจนถึงทุกวันนี้ครับ มีใคร
อยากรู้ไหมว่า "ชีวิตที่ดี" ในมุมมองของนักปราชญ์ผู้นี้คืออะไร? สั่งสม
คำถามไว้ แล้วเจอกันคาบหน้าครับ! 
................................. 
 
Metaphysics 
While Aristotle was a student of Plato’s, his metaphysics is 
decidedly anti-Platonist. The material of the world takes 
various forms. Here it constitutes a tree and there a rock. 
The things constituted of matter have various properties. 
The tree is a certain shape and height, the rock has a certain 
mass. Plato accounts for the various forms matter takes 
and the ways things are in terms of their participating in 
abstract and ideal forms to one degree or another. Plato’s 
metaphysics centrally features an abstract realm of eternal 
unchanging and ideal forms. Plato’s forms are not 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

themselves part of the physical spatio-temporal world. 
Aristotle rejects the theory of abstract forms and takes 
everything that exists to be part of the physical spatio-
temporal world. It might thus be tempting to think of 
Aristotle as a materialist, one who thinks all that exists is 
matter, just atoms swirling in the void. Some pre-Socratic 
philosophers could accurately be described as materialists. 
But this would miss key elements of Aristotle’s 
metaphysics. While Aristotle denies the existence of an 
abstract realm of eternal and unchanging ideal entities, his 
account of the nature of things includes more than just 
matter. Aristotle holds the view that form is an integral part 
of things in the physical world. A thing like a rock or a tree 
is a composite of both matter and form. In addition to 
matter, the way matter is gets included in Aristotle’s 
metaphysics. 
Among the ways things are, some seem to be more central 
to their being what they are than others. For instance, a 
tree can be pruned into a different shape without the tree 
being destroyed. The tree can survive the loss of its shape. 
But if it ceased to be a plant, if it got chipped and mulched, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

for instance, it would also cease to be a tree. That is to say, 
being a plant is essential to the tree, but having a certain 
shape isn’t. An essential property is just a property a thing 
could not survive losing. By contrast, a property something 
could survive losing is had accidentally. Aristotle introduces 
the distinction between essential and accidental 
characteristics of things. 
52 
This was an important innovation. When we set out to give 
an account of what a thing is, we are after an account of 
its essence. To say what a thing is essentially is to list those 
ways of being it could not survive the loss of. My hair length 
is not essential to me, and neither is my weight, my having 
four limbs, or a given body/mass index. But my having a 
mind, perhaps, is essential to being me. 
How a thing functions is a critical aspect of its nature in 
Aristotle’s view. As an organism, I metabolize. As an 
organism with a mind, I think. These are both ways of 
functioning. For Aristotle, what makes something what it is, 
its essence, is generally to be understood in terms of how 
it functions. Aristotle’s account of the essential nature of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the human being, for instance, is that humans are rational 
animals. That is, we are the animals that function in rational 
ways. Functioning is, in a sense, purposeful. Aristotle would 
say that functioning is ends oriented. The Greek term for 
an end or a goal is telos. So Aristotle has a teleological view 
of the world. That is, he understands things as functioning 
towards ends or goals, and we can understand the essence 
of things in terms of these goal-oriented ways of 
functioning. We still understand people’s actions as 
teleological or goal oriented. We explain why people do 
things in terms of their purposes and methods. Aristotle 
similarly understands natural processes generally as ends 
oriented. Even Aristotle’s physics is fundamentally 
teleological. So water runs downhill because it is part of its 
essential nature to seek out the lower place. 
Explanation: The Four Causes 
What does it mean to explain something? If we’d like to 
have some idea what we are up to when we explain things, 
giving some account of explanation should seem like an 
important methodological and epistemological issue. In 
fact, the nature of explanation continues to be a central 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

issue in the philosophy of science. Aristotle was the first to 
address explanation in a systematic way and his treatment 
of explanation structures and guides his philosophical and 
scientific inquiry generally. According to Aristotle, to explain 
something involves addressing four causes. Here we need 
to think of “causes” as aspects of explanation or “things 
because of which . . . .” Only one of Aristotle’s four causes 
resembles what we would now think of as the cause of 
something. Three of the four causes, or explanatory 
principles, are reflected in Aristotle’s metaphysics and will 
be familiar from the discussion above. Part of explaining 
something involves identifying the material of which it is 
made. This is the material cause. Thales account of the 
nature of the world addressed its material cause. A further 
part of explaining something is to give an account of its 
form, its shape and structure. The chair I am sitting on is 
not just something made of wood, it is something made of 
wood that has a certain form. A complete explanation of 
what this chair is would include a description of its form. 
This is the formal cause. Pythagoras and Plato introduce 
the explanation of formal causes. The idea of a final cause 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

refers to the function, end, or telos of a thing. What makes 
the chair I’m sitting on a chair is that it performs a certain 
function that serves the end or telos of providing a 
comfortable place to sit. Again, Aristotle sees final causes 
as pervasive in the natural world. So part of explaining what 
a tomato plant is, for instance, will involve giving an 
account of how it functions 
53 
and the goals towards which that functioning is aimed. Bear 
in mind Aristotle’s interest in biology here. A complete 
biological account of an organism includes both its 
anatomy (its material and formal causes) and physiology 
(which involves functioning and final causes). The remaining 
cause (explanatory principle) is the one we can identify as 
a kind of cause in our normal sense of the word. The 
efficient cause of a thing is that which brings it into 
existence or gives form to its material. So, for instance, the 
activity of a carpenter is the efficient cause of my chair. 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเจาะลึกเรื่อง "อภิปรัชญา" 
(Metaphysics) ของอริสโตเติลกันครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แม้ว่าอริสโตเติลจะเป็นลูกศิษย์ของเพลโต แต่อภิปรัชญาของเขานั้น
เรียกได้ว่าเป็นขั้วตรงข้ามกับอาจารย์เลยทีเดียว หากเพลโตบอกว่า
ความจริงแท้อยู่อีกโลกหนึ่ง (โลกแห่งแบบ) อริสโตเติลจะตบมือลงบน
โต๊ะแล้วบอกว่า "ความจริงอยู่ตรงนี้ ในโลกที่เราสัมผัสได้นี่แหละ!" 
 
1. สสารและรูปแบบ (Matter and Form) 
อริสโตเติลปฏิเสธโลกแห่งแบบที่เป็นนามธรรมของเพลโต เขาเชื่อว่า
ทุกอย่างที่มีอยู่จริงล้วนอยู่ในมิติของพื้นที่และเวลา (Spatio-
temporal world) แต่เขาก็ไม่ใช่ "วัตถุนิยม" (Materialist) จ๋าที่เชื่อว่า
ทุกอย่างเป็นแค่ปรมาณูวิ่งไปมานะครับ 
เขาเสนอว่าสิ่งของหนึ่งสิ่งประกอบด้วย 2 ส่วนที่แยกกันไม่ได้: 
สสาร (Matter): คือ "เนื้อวัสดุ" เช่น ไม้หรือก้อนหิน 
 
รูปแบบ (Form): คือ "ลักษณะ" หรือโครงสร้างที่ทำให้สสารนั้นเป็นสิ่ง
นัน้ๆ 
 
2. คุณสมบัติสาระสำคัญ vs คุณสมบัติโดยบังเอิญ 
อริสโตเติลสร้างนวัตกรรมทางความคิดที่สำคัญมาก คือการแยกแยะ
ลักษณะของสิ่งต่างๆ ออกเป็นสองแบบ: 
คุณสมบัติสาระสำคัญ (Essential Property): คือสิ่งที่ถ้าขาดไป สิ่ง
นั้นจะ "เลิกเป็นสิ่งนั้น" ทันที เช่น การเป็น "พืช" คือสาระสำคัญของ



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ต้นไม้ ถ้าคุณเอาต้นไม้ไปสับจนละเอียดเป็นปุ๋ยหมัก มันก็เลิกเป็น
ต้นไม ้
คุณสมบัติโดยบังเอญิ (Accidental Property): คือสิ่งที่ถ้าหายไป สิ่ง
นั้นก็ยัง "เป็นสิ่งเดิมอยู่" เช่น ความสูงของต้นไม้ หรือความยาวผมของ
อาจารย์ ต่อให้อาจารย์ตัดผมสั้นลง อาจารย์ก็ยังเป็นอาจารย์คนเดิม
อยู่ครับ 
 
3. โลกทัศน์เชิงเป้าหมาย (Teleology) 
คำว่า Teleology มาจากภาษากรีกว่า Telos ที่แปลว่า "เป้าหมาย" 
หรือ "ปลายทาง" อริสโตเติลเชื่อว่าการจะเข้าใจ "แก่นแท้" ของสิ่งใดส่ิง
หนึ่ง เราต้องดูที่ "หน้าที่" (Function) ของมัน: 
ต้นไม้ทำหน้าที่สังเคราะห์แสงและเติบโต 
 
มนุษย์คือ "สัตว์ที่มีเหตุผล" (Rational Animal) หน้าที่ที่เป็นแก่นแท้
ของเราคือการใช้เหตุผล 
แม้แต่ฟิสิกส์ของเขาเก็เป็นแบบ Teleology เช่น เขาเชื่อว่าน้ำไหลลงที่
ต่ำเพราะ "ธรรมชาติ" ของมันต้องการกลับไปสู่ที่ที่มันควรอยู่ ซึ่งต่าง
จากวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ที่เน้นเรื่องแรงดึงดูดครับ 
 
4. การอธิบายสรรพสิ่งผ่าน "เหตุ 4 ประการ" (The Four Causes) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

อริสโตเติลเป็นคนแรกท่ีวางระบบการอธิบายสิ่งต่างๆ อย่างเป็น
ขั้นตอน เขาบอกว่าถ้าเราจะ "อธิบาย" อะไรสักอย่างให้ครบถ้วน เรา
ต้องตอบคำถามเรื่อง "เหตุ" 4 ข้อนี้ครับ: 
เหตุเชิงสสาร (Material Cause): สิ่งนั้นทำมาจากอะไร? (เช่น เก้าอี้ทำ
จากไม้) 
เหตุเชิงรูปแบบ (Formal Cause): โครงสร้างหรือรูปร่างของมันคือ
อะไร? (เช่น แบบแปลนเก้าอ้ี) 
เหตุเชิงสัมฤทธิ์ (Efficient Cause): ใครหรืออะไรที่ทำให้มันเกิดขึ้น? 
(เช่น ช่างไม้ที่ต่อเก้าอ้ี) 
เหตุเชิงเป้าหมาย (Final Cause): มันถูกสร้างมาเพื่ออะไร? หรือ
เป้าหมาย (Telos) ของมันคืออะไร? (เช่น เพื่อเอาไว้นั่งพักผ่อน) 
 
ในการเรียนชีววิทยา การเข้าใจ "กายวิภาค" (Anatomy) ก็คือการดู
เหตุเชิงสสารและรูปแบบ ส่วนการเข้าใจ "สรีรวิทยา" (Physiology) ก็
คือการดูหน้าที่และเหตุเชิงเป้าหมายนั่นเองครับ 
 
สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 
อริสโตเติลพยายามดึงปรัชญากลับมาสู่การสังเกตโลกความเป็นจริง 
เขาไม่ได้มองว่าความรู้เป็นเรื่องการระลึกชาติแบบเพลโต แต่เป็นเรื่อง
การวิเคราะห์ระบบหน้าที่และการทำงานของสิ่งต่างๆ ที่อยู่ตรงหน้า
เรา 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ลองเลือกวัตถุรอบตัวมา 1 อย่าง (เช่น โทรศัพท์มือถือ 
หรือกาแฟสักแก้ว) แล้วลองวิเคราะห์ "เหตุ 4 ประการ" ของมันดูสิ
ครับ โดยเฉพาะ "เหตุเชิงเป้าหมาย" (Final Cause) นักศึกษาคิดว่า
เป้าหมายที่แท้จริงของสิ่งนั้นคืออะไรกันแน่? 
...................... 
 
From Ancient to Modern Philosophy 
The following two chapters focus on what is known as the 
modern classical period which runs roughly concurrent 
with the scientific revolution. About 2000 years elapse 
between the ancient Greek philosophy and the modern 
classical period. This chapter will end with a very brief 
sketch of some trends and developments over the course 
of those two millennium. 
The rise and fall of Rome follows the golden age of ancient 
Greece. Greek philosophical traditions undergo assorted 
transformations during this period, but Rome is not known 
for making significant original contributions to either 
philosophy or science. Intellectual progress requires a 
degree of liberty not so available in the Roman Empire. 
Additionally, the intellectual talent and energy available in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ancient Rome would have been pretty fully occupied with 
the demands of expanding and sustaining political power 
and order. Rome had more use for engineers than 
scientists, and more use for bureaucrats than philosophers. 
Christianity becomes the dominate religion in Rome after 
emperor Constantine converts in the 4th century A.D., Also 
in the 4th century, the great Christian philosopher 
Augustine, under the influence of Plato, formulates much 
of what will become orthodox Catholic doctrine. After a 
rather dissolute and free-wheeling youth, Augustine studies 
Plato and find’s much to make Christianity reasonable in it. 
With the rise of the Catholic Church, learning and inquiry 
are pursued largely exclusively in the service of religion for 
well over a millennium. Philosophy in this period is often 
described as the handmaiden of theology. The relationship 
between philosophy and theology is perhaps a bit more 
ambiguous, though. As we’ve just noted in the case of 
Augustine, much ancient Greek philosophy gets infused 
into Catholic orthodoxy. But at the same time, the new 
faith of Christianity spearheads an anti-intellectual 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

movement in which libraries are destroyed and most 
ancient Greek thought is lost to the world forever. 
Through the West’s period of Catholic orthodoxy, most of 
what we know of Greek science and philosophy, most 
notably Aristotle’s thought, survived in the Islamic world. 
What remains of the complete works of Aristotle covers 
subjects as far ranging as metaphysics, ethics, politics, 
rhetoric, physics, biology, and astronomy, and amounts to 
enough writing to fill 1500 pages in the fine print translation 
on my bookshelf. But even this consists largely of lecture 
notes and fragments. Most of his polished prose is lost 
forever. 
54 
The crusades were a series of conflicts between the 
Christian and Islamic world towards the end of the middle-
ages. This conflict between Christianity and Islam was also 
an occasion for cultural exchange, and the Crusades led to 
the re-introduction of Aristotle and other ancient Greek 
scholarship to the west. Aristotle’s philosophy and science 
was too carefully reasoned, systematic, and subtle to be 
dismissed as pointless pagan speculation. Instead, Christian 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

thinkers in the west set out to understand Aristotle and 
interpret him a manner that would cohere with Catholic 
doctrine. St. Thomas Aquinas is the most famous 
philosopher to engage in this work of Christianizing 
Aristotle. He found ways to harness Aristotle’s 
metaphysical arguments in the cause of advocating the 
existence of a Christian God. 
Aristotle’s views about the natural world quickly come to 
be received as the established truth in the Christian world. 
Aristotle’s physics, for instance becomes the standard 
scientific view about the natural world in Europe. Aristotle 
also wrote about the methods of science, and he was 
much more empirical than his teacher Plato. Aristotle 
thought the way to learn about the natural world was to 
make careful observations and infer general principles from 
these. For instance, as an early biologist, Aristotle dissected 
hundreds of species of animals to learn about anatomy and 
physiology. The Scholastics who studied Aristotle obviously 
did not adopt the methods Aristotle recommended. But 
some other people did. Galileo, Leonardo da Vinci, and 
Copernicus were among the few brave souls to turn a 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

critical eye to the natural world itself and, employing 
methods Aristotle would have approved of, began to 
challenge the views of Aristotle that the Scholastics had 
made a matter of doctrine. Thus begins the Scientific 
Revolution. 
Where the Renaissance is the reawakening of the West to 
its ancient cultural and intellectual roots, the Scientific 
Revolution begins as a critical response to ancient thinking, 
and in large part that of Aristotle. This critical response was 
no quick refutation. Aristotle’s physics might now strike us 
as quite naïve and simplistic, but that is only because every 
contemporary middle school student gets a thorough 
indoctrination in Newton’s relatively recent way 
understanding of the physical world. The critical reaction 
to Aristotle that ignites the scientific revolution grew out of 
tradition of painstakingly close study of Aristotle. The 
scholastic interpreters of Aristotle were not just 
wrongheaded folks stuck on the ideas of the past. They 
were setting the stage for new discoveries that could not 
have happened without their work. Again, our best critics 
are the ones who understand us the best and the one’s 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

from whom we stand to learn the most. In the Scientific 
Revolution we see a beautiful example of Socratic dialectic 
operating at the level of traditions of scholarship. 
Europe also experiences significant internal changes in the 
16th century that pave the way for its intellectual 
reawakening. In response to assorted challenges to the 
authority of the Catholic Church and the decadence of 
16th century Catholic churchmen, Martin Luther launches 
the Reformation. The primary tenet of the reformation was 
that faith concerns the individual’s relation to God who is 
knowable directly through the Bible without the 
intermediary of the Catholic Church. The Reformation and 
the many splintering branches of Protestant Christianity 
that it spawns undermines the dogmatic adherence to a 
specific belief system and opens the way 
55 
for more free and open inquiry. The undermining of 
Catholic orthodoxy brought on by the reformation 
combined with the rediscovery of ancient culture in the 
Renaissance jointly give rise to the Scientific Revolution 
and, what we often refer to as the Modern Classical period 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

in philosophy. The reawakening of science and philosophy 
are arguably one and the same revolution. Developments 
in philosophy and science during this period are mutually 
informed, mutually influencing, and intermingled. 
Individuals including Newton, Leibniz, and Descartes are 
significant contributors to both science and philosophy. 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาพูดถึงช่วงเวลาที่
เปรียบเสมือน "สะพาน" เชื่อมต่อระหว่างโลกยุคโบราณกับโลก
สมัยใหม่ครับ นั่นคือช่วงเวลาเกือบ 2,000 ปีที่คั่นกลางระหว่างยุคกรีก
รุ่งเรืองกับ "การปฏิวัติวิทยาศาสตร์" (Scientific Revolution) 
 
 
1. ยุคโรมัน: วิศวกรมาก่อนนักปราชญ์ 
หลังยุคทองของกรีก อาณาจักรโรมันก็ก้าวขึ้นมาเรืองอำนาจ แต่โรมัน
ไม่ได้สร้างนวัตกรรมทางปรัชญาหรือวิทยาศาสตร์ที่แปลกใหม่นักครับ 
เพราะชาวโรมันให้ความสำคัญกับ "อำนาจและการบริหาร" มากกว่า 
โรมันต้องการ: วิศวกร (เพื่อสร้างถนนและท่อน้ำ) และ ข้าราชการ 
(เพื่อปกครองอาณาจักรที่กว้างใหญ่) 
โรมันไม่เน้น: นักวิทยาศาสตร์หรือนักปรัชญา เพราะการแสวงหา
ความรู้ต้องอาศัยเสรีภาพ ซึ่งมีอยู่อย่างจำกัดในจักรวรรดิ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 
2. ยุคกลาง: ปรัชญาในฐานะ "สาวใช้" ของเทววทิยา 
ในศตวรรษที่ 4 เมื่อจักรพรรดิคอนสแตนตินเปลี่ยนมานับถือคริสต์
ศาสนา ปรัชญาก็เปลี่ยนโฉมหน้าไปครับ 
นักบุญออกัสติน (St. Augustine): เป็นผู้ที่นำแนวคิดของ เพลโต มา
ผสมผสานกับหลักความเชื่อของคริสตจักร ทำให้ศาสนามีเหตุมีผล
มากขึ้น 
ปรัชญาเป็นสาวใช้ (Handmaiden of Theology): ตลอดพันกว่าปี 
การแสวงหาความรู้ถูกใช้เพื่อรับใช้ศาสนาเท่านั้น ตำรากรีกโบราณ
จำนวนมากถูกทำลายเพราะถูกมองว่าเป็นพวกนอกรีต (Pagan) 
 
เกร็ดน่าสนใจ: ในขณะที่ยุโรปตกอยู่ในยุคมืด (Dark Ages) ตำราของ
อริสโตเติลกลับรอดพ้นจากการถูกทำลายมาได้เพราะ "โลกอิสลาม" 
เป็นผู้เก็บรักษาและแปลไว้ครับ 
 
3. การกลับมาของอริสโตเติล และนักบุญโทมัส อะไควนัส 
ในช่วงสงครามครูเสด เกิดการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมทำให้ตำราของ
อริสโตเติลถูกนำกลับเข้าสู่ยุโรปอีกครั้ง นักบุญโทมัส อะไควนัส (St. 
Thomas Aquinas) คือคนสำคัญที่พยายามปรับคำสอนของ
อริสโตเติลให้เข้ากับหลักคำศาสนาคริสต์ (Christianizing Aristotle) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

จนกระทั่งทฤษฎีทางธรรมชาติของอริสโตเติล กลายเป็น "ความจริง
หนึ่งเดียว" ที่คริสตจักรยอมรับ 
 
4. จุดกำเนิดการปฏิวัติวิทยาศาสตร์ (The Scientific 
Revolution) 
เรื่องมันย้อนแย้งตรงนี้ครับ... อริสโตเติลสอนให้เรา "สังเกตโลกด้วยตา
ตัวเอง" (Empiricism) แต่พวกนักวิชาการในยุคกลาง (Scholastics) 
กลับเอาแต่ท่องจำตำราของเขาเหมือนเป็นคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ 
จนกระทั่งคนกล้าอย่าง กาลิเลโอ, เลโอนาร์โด ดา วินชี และ โคเปอร์
นิคัส เริ่มทำตามวิธีที่อริสโตเติลเคยแนะนำจริงๆ นั่นคือการ "ออกไป
สังเกตธรรมชาติด้วยตัวเอง" แล้วพวกเขาก็พบว่าสิ่งที่อริสโตเติลเขียน
ไว้นั้น... "ผิด" หลายเรื่อง! 
การปฏิวัติวิทยาศาสตร์จึงไม่ใช่การทิ้งอดีตเสียทีเดียว แต่มันคือ 
"วิภาษวิธีแบบโซกราตีส" (Socratic Dialectic) ในระดับ
ประวัติศาสตร์ คือการศึกษาของเก่าอย่างละเอียดเพื่อที่จะก้าวข้ามมัน
ไปสู่ความจริงที่ใหม่กว่า 
 
5. การปฏิรูปศาสนา (The Reformation) 
ในศตวรรษที่ 16 มาร์ติน ลูเธอร์ ได้ท้าทายอำนาจของคริสตจักร
คาทอลิก โดยเสนอว่า: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

มนุษย์สามารถติดต่อกับพระเจ้าได้โดยตรงผ่าน "คัมภีร์ไบเบิล" ไม่ต้อง
ผ่านพระหรือองค์กรศาสนา 
ความเชื่อนี้ทำลายการผูกขาดความรู้ทางปัญญา เปิดทางให้เกิด 
"เสรีภาพในการตั้งคำถาม" 
 
สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 
การล่มสลายของการยึดติดในคัมภีร์คาทอลิก (Reformation) 
ผสมผสานกับการกลับมาค้นพบอารยธรรมโบราณ (Renaissance) ได้
หลอมรวมกันกลายเป็นจุดเริ่มต้นของ "ปรัชญาสมัยใหม่" (Modern 
Classical Period) ในยุคนี้ เส้นแบ่งระหว่าง "วิทยาศาสตร์" และ 
"ปรัชญา" ยังไม่ชัดเจนครับ บุคคลอย่าง นิวตัน, ไลบ์นิซ และ เดส์
การ์ตส์ ต่างเป็นทั้งนักวิทยาศาสตร์และนักปรัชญาในคนเดียวกัน พวก
เขาไม่ได้แค่ค้นพบกฎของโลก แต่กำลังสร้างวิธีคิดใหม่ให้แก่พวงเรา
ทุกคน 
นักศึกษาครับ... ประวัติศาสตร์ช่วงนี้สอนเราว่า "นักวิจารณ์ที่ดีที่สุด 
คอืคนที่เข้าใจส่ิงที่เขาวิจารณ์ได้ดีที่สุด" เหมือนที่นักวิทยาศาสตร์รุ่น
ใหม่ล้มล้างอริสโตเติลได้ เพราะเขาศึกษาอริสโตเติลจนทะลุปรุโปร่ง 
นักศึกษาคิดว่าในยุคปัจจุบัน มี "ความเชื่อชุดไหน" ไหมที่เรายึดถือกัน
เป็นคัมภีร์ จนเราลืมออกไปสังเกตความจริงด้วยตาตัวเองเหมือนคน
ยุคกลาง? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ในบทต่อไป เราจะมาทำความรู้จักกับ เรเน เดส์การ์ตส์ ผู้ที่ประกาศว่า 
"เพราะฉันคิด ฉันจึงมีอยู่" และเป็นคนวางรากฐานการแสวงหาความรู้
ในโลกสมัยใหม่ครับ! 
............................ 
 
Review and Discussion Questions: 
1. Explain Protagoras’ epistemic relativism. 
2. How does Socrates oppose epistemic relativism? 
3. What is the Socratic Method? 
4. How does Socrates respond to Euthyphro’s suggestion 
that the pious is what is loved by all the gods? How does 
his response point us towards a critique of Divine 
Command Theory? What is the problem with the view that 
what is pious is pious because it is loved by the gods? 
5. What are Plato’s forms? Why does Plato take the forms 
to be the most real sorts of entities? 
6. What is temperance and why is it a virtue in Plato’s view? 
7. How is Plato’s vision of justice non-egalitarian and anti-
democratic? 
8. How do Plato and Aristotle’s views on form differ? 
9. What is the difference between essence and accident? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

10. What does it mean to say that Aristotle held a 
teleological view of the world? 
11. Explain Aristotle’s four causes as principles of 
explanation. 
12. What is the role of Aristotle’s philosophy and science 
in leading to the scientific revolution? 
 
สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการส่งท้ายบทเรียนเรื่องปรัชญา
สมัยโบราณและการเปลี่ยนผ่านสู่โลกสมัยใหม่ ครูได้รวบรวมและแปล
คำถามทบทวนที่จะช่วยให้พวกเราตกผลึกทางความคิดได้แม่นยำขึ้น 
ลองมาตรวจสอบความเข้าใจกันดูนะครับ 
คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 
จงอธิบาย สัมพัทธนิยมทางญาณวิทยา (Epistemic Relativism) ของ
โปรทากอรัส 
โซกราตีสมีแนวทางในการ คัดค้าน สัมพัทธนิยมทางญาณวิทยา
อย่างไร? 
วิธีการแบบโซกราตีส (Socratic Method) คืออะไร? และมีขั้นตอน
อย่างไร? 
โซกราตีสตอบโต้ยูไทโฟรอย่างไร เมื่อเขากล่าวว่า "ความเคร่งครัดคือ
สิ่งที่เทพเจ้าทุกองค์รัก"? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คำตอบนี้ชี้ไปที่การวิพากษ์ ทฤษฎีเทวโองการ (Divine Command 
Theory) อย่างไร? 
ปัญหาของมุมมองที่ว่า "สิ่งที่เคร่งครัดนั้นเคร่งครัดเพราะเทพเจ้ารัก" 
คืออะไร? 
"แบบ" (The Forms) ของเพลโตคืออะไร? และทำไมเพลโตจึงถือว่า 
"แบบ" เป็นสิ่งที่มีความจริงแท้มากที่สุด? 
การรู้จักพอ (Temperance) คืออะไร? และทำไมเพลโตจึงถือว่าสิ่งนี้
เป็นคณุธรรม? 
นิมิตหมายเรื่อง ความยุติธรรม ของเพลโต มีลักษณะที่ "ไม่เท่าเทียม" 
(Non-egalitarian) และ "ต่อต้านประชาธิปไตย" (Anti-democratic) 
อย่างไร? 
ทัศนะเรือ่ง "แบบ" (Form) ของเพลโตและอริสโตเติล แตกต่างกัน
อย่างไร? 
ความแตกต่างระหว่าง สาระสำคัญ (Essence) และ คุณสมบัติโดย
บังเอิญ (Accident) คืออะไร? 
การกล่าวว่าอริสโตเติลมีมุมมองต่อโลกแบบ เป้าหมายนิยม 
(Teleological) หมายความว่าอย่างไร? 
จงอธิบาย เหตุ 4 ประการ (Four Causes) ของอริสโตเติลในฐานะที่
เป็นหลักการแห่งการอธิบายสิ่งต่างๆ 
ปรัชญาและวิทยาศาสตร์ของอริสโตเติลมีบทบาทอย่างไรในการ
นำไปสู่ การปฏิวัติวิทยาศาสตร์ (Scientific Revolution)? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 
ข้อแนะนำจากอาจารย์ 
ในการตอบคำถามเหล่านี้ ครูอยากให้นักศึกษาลองเชื่อมโยงเนื้อหาแต่
ละหัวข้อเข้าด้วยกัน เช่น ลองดูว่า "แบบ" ในอุดมคติของเพลโต ส่งผล
ต่อการมอง "การเมือง" ของเขาอย่างไร หรือวิธีคิดเรื่อง "เหตุ 4 
ประการ" ของอริสโตเติล กลายเป็นรากฐานให้ "วิทยาศาสตร์" ในเวลา
ต่อมาได้อย่างไร 
หากนักศึกษาสนใจข้อไหนเป็นพิเศษ หรืออยากลองเขียนคำตอบมาให้
ครูช่วยดู สามารถพิมพ์ทิ้งไว้ได้เลยนะครับ ครูยินดีที่จะร่วมสนทนา
วิภาษวิธีกับพวกเราทุกคนครับ! 
............................... 

จบบทที่ 4 


