
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

5. The Rationalists 

Is all of our knowledge based on the evidence of the senses, or 
is some of it justified by other means? This epistemological 
question about the foundations of knowledge is what separates 
Rationalism and Empiricism. According to Rationalism at least 
some knowledge can be had through reason alone. For 
rationalists, the paradigm example of knowledge acquired 
independent of sense experience is mathematics. Once we have 
the concepts required to understand mathematical propositions 
(like 2+2=4), no experience is required to be justified in accepting 
their truth. They seem to be adequately known “through the 
light of reason.” Empiricism, on the other hand, takes all of our 
knowledge to be ultimately grounded in sense experience. 
Descartes was the first significant rationalist philosopher of the 
modern classical period. He rejects sense experience as a 
trustworthy source of knowledge early in his Meditations. 
Following Descartes, a number of other European philosophers 
develop rationalist philosophical systems. Leibniz and Spinoza 
are the most notable. Meanwhile, an empiricist tradition gets 
started in Great Britain. The three major empiricist philosophers 
are John Locke, Berkeley and David Hume. In this chapter we will 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

focus on Descartes, Spinoza, and Liebniz, and we will take up the 
empiricists in the next chapter. 

Descartes 

Rene Descartes (1596 – 1650) lived during an intellectually 
vibrant time. European scholars had supplemented Catholic 
doctrine with a tradition of Aristotle scholarship, and early 
scientists like Galileo and Copernicus had challenged the 
orthodox views of the Scholastics. Surrounded by conflicting yet 
seemingly authoritative views on many issues, Descartes wants 
to find a firm foundation on which certain knowledge can be built 
and doubts can be put to rest. So he proposes to question any 
belief he has that could possibly turn out to be false and then 
to methodically reason from the remaining certain foundation of 
beliefs with the hope of reconstructing a secure structure of 
knowledge where the truth of each belief is ultimately 
guaranteed by careful inferences from his foundation of certain 
beliefs. 

When faith and dogma dominate the intellectual scene, “How 
do we know?” is something of a forbidden question. Descartes 
dared to ask this question while the influence of Catholic faith 
was still quite strong. He was apparently a sincere Catholic 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

believer, and he thought his reason-based philosophy supported 
the main tenants of Catholicism. Still he roused the suspicion of 
religious leaders by granting reason authority in the justification 
of our beliefs. 

Descartes is considered by many to be the founder of modern 
philosophy. He was also an important mathematician and he 
made significant contributions to the science of optics. You might 
have heard of Cartesian coordinates. Thank Descartes. Very few 
contemporary philosophers hold the philosophical views 
Descartes held. His significance lays in the way he broke with prior 
tradition and the questions he raised in doing so. Descartes 
frames some of the 

57 

big issues philosophers continue to work on today. Notable 
among these are the foundations of knowledge, the nature of 
mind, and the question of free will. We’ll look briefly at these 
three areas of influence before taking up a closer examination of 
Descartes’ philosophy through his Meditations of First 
Philosophy. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

To ask “How do we know?” is to ask for reasons that justify our 
belief in the things we think we know. Descartes’ Meditations 
provide a classic example of the epistemological project of 
providing systematic justification for the things we take ourselves 
to know, and this remains a central endeavor in epistemology. 
This project carries with it the significant risk of finding that we 
lack justification for things we think we know. This is the problem 
of skepticism. Skepticism is the view that we can’t know. 
Skepticism comes in many forms depending on just what we 
doubt we can know. While Descartes hoped to provide solid 
justification for many of his beliefs, his project of providing a 
rational reconstruction of knowledge fails at a key point early on. 
The unintended result of his epistemological project is known as 
the problem of Cartesian skepticism. We will explain this problem 
a bit later in this chapter. 

Another area where Descartes has been influential is in the 
philosophy of mind. Descartes defends a metaphysical view 
known as dualism that remains popular among many religious 
believers. According to this view, the world is made up of two 
fundamentally different kinds of substance, matter and spirit (or 
mind). Material stuff occupies space and time and is subject to 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

strictly deterministic laws of nature. But spiritual things, minds, 
are immaterial, exist eternally, and have free will. If dualism 
reminds you of Plato’s theory of the Forms, this would not be 
accidental. Descartes thinks his rationalist philosophy validates 
Catholic doctrine and this in turn was highly influenced by Plato 
through St. Augustine. 

The intractable problem for Descartes’ dualism is that if mind 
and matter are so different in nature, then it is hard to see how 
they could interact at all. And yet when I look out the window, 
an image of trees and sky affects my mind. When I will to go for 
a walk, my material body does so under the influence of my 
mind. This problem of mind-body interaction was famously and 
forcefully raised by one of the all too rare female philosophers 
of the time, princess Elisabeth of Bohemia. 

A whole branch of philosophy, the philosophy of mind, is 
launched in the wake of problems for substance dualism. Today, 
the philosophy of mind is merging with neuroscience, cognitive 
psychology, and information science to create a new science of 
mind. We are rapidly learning how material brains realize the 
processes of thought. Once again, Descartes has failed in a most 
fruitful way. We also see how undeserved philosophy’s 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

reputation for failing to answer its questions is. While many 
distinctively philosophical issues concerning the mind remain, 
the credit for progress will go largely to the newly minted science 
of mind. The history of philosophy nicely illustrates how 
parenthood can be such worthwhile but thankless work. As soon 
as you produce something of real value, it takes credit for itself. 
Later in a chapter on the 

58 

philosophy of mind we will examine some developments in this 
area since Descartes and get acquainted with a few of its 
contemporary issues including the nature of consciousness. 

The final big issue that Descartes brought enduring attention to 
is the problem of free will. We all have the subjective sense that 
when we choose something we have acted freely or 
autonomously. We think that we made a choice and we could 
have made a different choice. The matter was entirely up to us 
and independent of outside considerations. Advertisers count on 
us taking complete credit and responsibility for our choices even 
as they very effectively go about influencing our choices. Is this 
freedom we have a subjective sense of genuine or illusory? How 
could we live in a world of causes and effects and yet will and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

act independent of these? And what are the ramifications for 
personal responsibility? This is difficult nest of problems that 
continues to interest contemporary philosophers. 

Descartes’ is also a scientific revolution figure. He flourished after 
Galileo and Copernicus and just a generation before Newton. The 
idea of the physical world operating like a clockwork mechanism 
according to strict physical laws is coming into vogue. 
Determinism is the view that all physical events are fully 
determined by prior causal factors in accordance with strict 
mechanistic natural laws. Part of Descartes’ motivation for taking 
mind and matter to be fundamentally different substances is to 
grant the pervasive presence of causation in the material realm 
while preserving a place for free will in the realm of mind or spirit. 
This compromise ultimately doesn’t work out so well. If every 
event in the material realm is causally determined by prior 
events and the laws of nature, this would include the motions 
of our physical bodies. But if these are causally determined, then 
there doesn’t appear to be any entering wedge for our mental 
free will to have any influence over out bodily movements. 

Now we will turn to Descartes’ Meditations and examine how he 
comes to the positions just outlined. Here is a link to several of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Descartes’ writings including Meditations on First Philosophy: EMT 
- René Descartes (earlymoderntexts.com) 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะก้าวเข้าสู่ยุคที่สำคัญมากของปรัชญา
ตะวันตก นั่นคือยุค "ปรัชญาสมัยใหม่" (Modern Philosophy) โดยเราจะ
เริ่มกันที่กลุ่มนักคิดที่เชื่อในพลังของสติปัญญาเป็นที่สุด นัน่คือกลุ่ม "เหตุผล
นิยม" (Rationalism) ครับ 

1. เหตุผลนิยม vs. ประสบการณ์นิยม (Rationalism vs. Empiricism)
คำถามสำคัญในทางญาณวิทยา (การศึกษาเรื่องความรู้) คือ: "ความรู้ของเรา
มาจากไหน?"เหตุผลนิยม (Rationalism): เชื่อว่าความรู้บางอย่างสามารถ
เกิดขึ้นได้ผ่าน "เหตุผลเพียงอย่างเดียว" โดยไม่ต้องพ่ึงพาประสาทสัมผัส 
ตัวอย่างที่ชัดเจนที่สุดคือ คณิตศาสตร์ (เช่น $2+2=4$) เมื่อเราเข้าใจแนวคิด
แล้ว เราไม่ต้องออกไปทดลองในโลกกว้างเพื่อพิสูจน์ความจริงนี้อีก มันชัด
แจ้งด้วย "แสงสว่างแห่งเหตุผล"ประสบการณ์นิยม (Empiricism): เชื่อว่า
ความรู้ทั้งหมดต้องมีรากฐานมาจาก "ประสบการณ์ผ่านประสาทสัมผัส" 
เท่านั้น (ซึ่งเราจะเรียนกันในบทหน้าครับ) 

2. เรเน เดส์การ์ตส์ (René Descartes): บิดาแห่งปรัชญาสมัยใหม่1เดส์
การ์ตส์ (1596–1650) มีชีวิตอยู่ในยุคที่ความรู้เก่า (คริสตจักรและอริสโตเติล) 
กำลังถูกท้าทายโดยวิทยาศาสตร์ใหม่ (กาลิเลโอและโคเปอร์นิคัส) เขาจึง
ต้องการหา "รากฐานที่มั่นคง" ให้กับความรู้ เพื่อให้ความสงสัยทั้งหลายหมด
ไปเขาสงสัยในทุกสิ่งที่ "อาจจะ" เป็นเท็จได้ เพื่อจะดูว่ามีสิ่งใดที่เหลืออยู่ซึ่ง
เป็นความจริงที่แน่นอนที่สุด (Certainty) แม้เขาจะเป็นชาวคาทอลิกที่ศรัทธา 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แต่เขาก็สร้างความสั่นสะเทือนโดยการให้ "เหตุผล" มีอำนาจเหนือกว่าความ
เชื่อหรือคำสั่งสอน 

3. ประเด็นมรดกทางความคิดของเดสก์าร์ตส์แม้ปัจจุบันจะมีนักปรัชญาน้อย
คนนักที่เห็นด้วยกับเดส์การ์ตส์ทั้งหมด แต่เขาก็เป็นคนวาง "โจทย์" สำคัญที่
โลกยังถกเถียงกันอยู่จนถึงวันนี้ครับ: 

ก. ความสงสัยนิยม (Skepticism)เดส์การ์ตส์พยายามจะพิสูจน์ความรู้ด้วย
เหตุผล แต่ผลลัพธ์ที่ไม่ได้ตั้งใจคือเขาทำให้เกิดปัญหา "ความสงสัยนิยมแบบ
เดส์การ์ตส์" (Cartesian Skepticism) คือคำถามที่ว่า "เราจะแน่ใจได้อย่างไร
ว่าสิ่งที่เราคิดว่ารู้ เป็นความจริงจริงๆ ไม่ใช่แค่ภาพลวงตา?" 

ข. ทวิภาวะของจิตและกาย (Mind-Body Dualism)เดส์การ์ตส์เชื่อว่าโลก
ประกอบด้วยสาร (Substance) 2 ชนิดที่ต่างกันอย่างสิ้นเชิง: 

1. สสาร (Matter): กินเนื้อที่ในอวกาศและเวลา อยู่ภายใต้กฎธรรมชาติที่
แน่นอน (เหมือนเครื่องจักร) 

2. จิต/วิญญาณ (Mind/Spirit): ไม่เป็นวัตถุ เป็นนิรันดร์ และมี "เจตจำนงเสรี" 
(Free Will)ปัญหาที่ตามมา: ถ้าจิตกับกายต่างกันขนาดนี้ มันจะสื่อสารกันได้
อย่างไร? (เช่น เมื่อเรา "คิด" จะเดิน ทำไมร่างกายที่เป็นวัตถุถึงขยบัตาม?) 
ปัญหานี้ถูกยกขึ้นมาท้าทายอย่างเผ็ดร้อนโดย เจ้าหญิงเอลิซาเบธแห่ง
โบฮีเมีย นักปรัชญาหญิงที่เก่งกาจในยุคนั้นครับ 

ค. เจตจำนงเสรี (Free Will) vs. การถูกกำหนด (Determinism)ในยุคนั้น 
วิทยาศาสตร์เริ่มมองว่าโลกทำงานเหมือน "นาฬิกา" ที่ทุกอย่างถูกกำหนดไว้



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แล้วตามกฎฟิสิกส์ (Determinism) เดส์การ์ตส์จึงพยายามแยก "จิต" ออกไป
เป็นอีกโลกหนึ่ง เพื่อรักษาพื้นที่ให้มนุษย์ยังมีอิสระในการเลือก (Free Will) 
แต่ทางแก้ของเขาก็ยังมีช่องโหว่ เพราะถ้าร่างกายเราถูกกำหนดด้วยกฎ
ฟิสิกส์ 100% จิตจะเข้ามาแทรกแซงเพื่อสั่งการร่างกายได้อย่างไร? 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

เดส์การ์ตส์อาจจะตอบคำถามได้ไม่สมบรูณ์นัก แต่เขาคือ "พ่อ" ของวิชา
ปรัชญาจิต (Philosophy of Mind) ที่ปัจจบุันรวมร่างกับประสาทวิทยา 
(Neuroscience) เพื่อศึกษาว่าสมองที่เป็นวัตถุสร้าง "ความคิด" ขึ้นมาได้
อย่างไรนักศึกษาครับ... เคยรู้สึกไหมว่าบางครั้ง "ใจ" ของเราก็อยากไปทาง
หนึ่ง แต่ "ร่างกาย" ของเรากลับเหนื่อยล้าหรือไม่ยอมฟัง? นักศึกษาคิดว่า 
"ตัวตน" ที่แท้จริงของเราคือ ร่างกายที่จับต้องได้ หรือคือ ความคิดที่ล่องลอย
อยู่ในหัวกันแน่ครับ?ในครั้งหน้า เราจะมาเจาะลึกหนังสือเล่มสำคัญของเขา
คือ Meditations on First Philosophy เพื่อดูว่าเขาสงสัยโลกนี้อย่างไรจน
ไปถึงจุดที่ประกาศว่า "ฉันคิด ฉันจึงมีอยู่" ครับ! 

........................ 

 

The Meditations 

Descartes project in his meditations is to carry out a rational 
reconstruction of knowledge. Descartes is living during an 
intellectually vibrant time and he is troubled by the lack of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

certainty. With the Protestant Reformation challenging the 
doctrines of the Catholic Church, and scientific thinkers like 
Galileo and Copernicus applying the empirical methods Aristotle 
recommends to the end of challenging the scientific views 
handed down from Aristotle, the credibility of authority was 
challenged on multiple fronts. So Descartes sets out to 
determine what can be known with certainty without relying on 
any authority, and then to see what knowledge can be securely 
justified based on that foundation. 

In the first meditation we are introduced to Descartes’ method 
of doubt. According to this method, Descartes goes through all 
of his beliefs, not individually but by categories, and asks whether 
there is any possible way that beliefs of this or that type can be 
mistaken. If so, they 

59 

must be set aside as doubtable. Many of these beliefs may 
ultimately be redeemed as knowledge, but they cannot serve as 
part of the secure foundation of indubitable beliefs from which 
his rational reconstruction of knowledge proceeds. Empirical 
beliefs, things that we believe based on the evidence of our 
senses, are set aside first. Our senses sometimes deceive us, as 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

when an oar appears bent in water or a stranger in a crowd 
appears to be a friend. It won’t do to say that we can reliably 
diagnose these cases and correct for mistaken appearances 
though because we also have experiences just like seemingly 
reliable sense experiences that are anything but in the case of 
dreams. How can we be certain that any of our seeming sense 
experiences of the external world aren’t in fact dreams? How can 
we be certain that our whole life isn’t a dream? 

So sense experience is set to the side as uncertain and insufficient 
for justifying knowledge. Descartes then considers things we 
might know for certain by the light of reason, like mathematical 
claims. I seem to be about as certain in my belief that 2+2=4 as 
I can be about anything. Is there any possible way I could be 
mistaken? Descartes here imagines a powerful demon that could 
deceive me into always thinking that 2+2=4 when in fact this is 
not true. Is this a genuine possibility? Descartes allows that it is 
and considers all such knowledge had through reason doubtable 
as well. 

Does anything remain? Are there any beliefs that can’t be 
doubted, even given the hypothesis of a powerful evil deceiver? 
Descartes does find at least one. Even an evil deceiver could not 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

deceive Descartes about his belief that he thinks. At least this 
belief is completely immune from doubt, because Descartes 
would have to be thinking in order for the evil deceiver to 
deceive him. In fact there is a larger class of beliefs about the 
content of one’s own mind that can be defended as indubitable 
even in the face of the evil deceiver hypothesis. When I look at 
the grey wall behind my desk I form a belief about the external 
world; that I am facing a grey wall. I might be wrong about this. I 
might be dreaming or deceived by an evil deceiver. But I also 
form another belief about the content of my experience. I form 
the belief that I am having a visual experience of greyness. This 
belief about the content of my sense experience may yet be 
indubitable. For how could the evil deceiver trick me into 
thinking that I am having such an experience without in fact giving 
me that experience? So perhaps we can identify a broader class 
of beliefs that are genuinely indubitable. These are our beliefs 
about the contents of our own mind. We couldn’t be wrong 
about these because we have immediate access to them and 
not even an evil deceiver could misdirect us. 

The problem Descartes faces at this point is how to justify his 
beliefs about the external world based on the very narrow 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

foundation of his indubitable beliefs about the contents of his 
own mind. And this brings us to one of the more famous 
arguments in philosophy: Descartes’ “Cogito Ergo Sum” or “I 
think, therefore I exist.” Descartes argues that if he knows with 
certainty that he thinks, then he can know with certainty that he 
exists as a thinking being. Many philosophers since then have 
worried about the validity of this inference. Perhaps all we are 
entitled to infer is that there is thinking going on and we move 
beyond our indubitable foundation when we 

60 

attribute that thinking to an existing subject (the “I” in “I exist”). 
There are issues to explore here. But bigger problems await 
Descartes, so we will just note this one and let it pass. 

So far Descartes has only adequately justified his beliefs about 
the contents of his own mind and his own existence as a thinking 
being. Knowledge about any external reality or even truths of 
reason like 2+2=4 remain in need of justification. To overcome 
skepticism about these matters, Descartes sets out to prove that 
God exists and is not an evil deceiver. Once the evil deceiver 
hypothesis is in check, Truths of reason and perhaps others may 
be yet be knowable. Not any argument for God’s existence and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

good nature will do, though. The trick for Descartes’ project of a 
rational reconstruction of knowledge is to prove the existence of 
a good God by reasoning only from those beliefs that he has 
identified as indubitable and foundational. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเข้าสู่บทเรียนที่เปรยีบเสมือน "หัวใจ" 
ของปรัชญาสมัยใหม่ นั่นคือหนังสือ Meditations (การรำพึง) ของเรเน เดส์
การ์ตส์ ครับในยุคของเขา เดส์การ์ตส์รู้สึกกระวนกระวายใจกับการขาด 
"ความแน่นอน" ทางความรู้ เพราะทั้งการปฏิรูปศาสนาที่ท้าทายคริสตจักร 
และวิทยาศาสตร์ใหม่ที่ท้าทายอริสโตเติล ต่างทำให้ความเชื่อเดิมๆ สั่นคลอน 
เขาจึงตัดสินใจว่าจะ "รื้อ" ความรู้ทั้งหมดทิ้ง แล้วสร้างมันขึ้นมาใหม่บน
รากฐานที่ไม่มีใครสามารถสงสัยได้อีกต่อไปครับ 

1. วิธีการแห่งความสงสัย (The Method of Doubt) 
ในบทที่ 1 (First Meditation) เดส์การ์ตส์ใช้วิธีที่เรียกว่า "ความสงสัย
อย่างเป็นระบบ" เขาไม่ได้มานั่งสงสัยทีละความเชื่อนะครับ แต่วิธีของ
เขาคือ "สงสัยเป็นหมวดหมู่" โดยมีกฎว่า: ถ้าความเชื่อหมวดไหนมี
โอกาสผิดพลาดได้แม้เพียงนิดเดียว ให้ถือว่าหมวดนั้นเชื่อถือไม่ได้และ
ตัดออกไปก่อน 

ก. สงสัยในประสาทสัมผัส (Senses)เราเชื่อว่าโลกเป็นอย่างที่เราเห็น แต่
ประสาทสัมผัสหลอกเราได้บ่อยๆ เช่น เราเห็นพายเรือในน้ำแล้วมันดูเบี้ยว 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

หรือเห็นคนไกลๆ แล้วทักผิดคน เดส์การ์ตส์บอกว่า "คนเราไม่ควรไว้ใจคนที่
เคยหลอกเราแม้เพียงครั้งเดียว" 

ข. สงสัยว่าเรากำลังฝัน (The Dream Argument)บางคนอาจเถียงว่า "ฉันก็
นั่งอยู่ในห้องนี้จริงๆ ไง ประสาทสัมผัสจะหลอกได้ยังไง?" เดส์การ์ตส์ตอบว่า 
"คุณไมเ่คยฝันว่าคณุกำลังนั่งอยู่ในห้องแบบนี้จริงๆ หรือ?" เราไม่มีเกณฑ์ที่
ชัดเจนพอจะแยก "ความจริง" ออกจาก "ความฝัน" ได้ 100% ดังนั้น ความรู้
จากประสาทสัมผัสเกี่ยวกับโลกภายนอกจึงต้องถูกตัดออกครับ 

ค. สมมติฐานเรื่องปีศาจที่ชั่วร้าย (The Evil Deceiver)แล้วเรื่องที่ชัดแจ้งด้วย
เหตุผลล่ะ เช่น $2 + 2 = 4$? เดส์การ์ตส์ไปไกลกว่านั้น เขาสมมติว่าอาจจะ
มี "ปีศาจที่ทรงพลังและชั่วร้าย" คอยปั่นหัวเรา ทำให้เราหลงคิดว่า $2 + 2 = 
4$ ทั้งที่จริงๆ มันอาจไม่ใช่ก็ได้ ถ้าความเป็นไปได้นี้ยังมีอยู่ คณิตศาสตร์ก็ยัง
ไม่ใช่รากฐานที่มั่นคงที่สุดครับ 

2. ความจริงที่ไม่อาจสงสัยได้: "ฉันคิด" 

ท่ามกลางความสงสัยที่ทำลายทุกอย่าง เดส์การ์ตส์พบว่ามีสิ่งหนึ่งที่แม้แต่ 
"ปีศาจที่ชั่วร้าย" ก็หลอกเขาไม่ได้ นั่นคือ: "การที่เขากำลังคิดอยู่"เพราะต่อให้
เขาถูกหลอก เขาก็ต้อง "มีอยู่" เพื่อที่จะถูกหลอกได้! นี่นำไปสู่ข้อสรุปที่โด่งดัง
ที่สุดในโลกปรัชญา:"Cogito Ergo Sum" (I think, therefore I exist - ฉัน
คิด ฉันจึงมีอยู่)1เดส์การ์ตส์ยืนยันว่า ถึงเขาจะผิดเรื่องโลกภายนอก แต่เขาไม่
มีทางผิดเรื่อง "สภาวะในจิตใจของตัวเอง" เช่น ถ้าเขารู้สึกว่าเห็นสีเทา เขา



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

อาจจะไม่ได้เห็นกำแพงสีเทาจริงๆ (อาจจะฝันไป) แต่ความจริงที่ว่า "เขา
กำลังมีความรู้สึกว่าเห็นสีเทา" นั้นเป็นจริงแน่นอนและสงสัยไม่ได้ครับ 

3. ปัญหาของเดส์การ์ตส์: จาก "จิต" ออกไปสู่ "โลก"ปัญหาใหญ่ที่ตามมา (และ
นักปรัชญารุ่นหลังยังกุมขมับ) คือ: เมื่อเดส์การ์ตส์ขังตัวเองไว้ในโลกของ 
"ความคิด" ได้แล้ว เขาจะกลับออกมาพิสูจน์ความจริงของ "โลกภายนอก" ได้
อย่างไร?เขาวางแผนที่จะก้าวข้ามความสงสัยนี้โดยการ: 

• พิสูจน์วา่ "พระเจ้ามีอยู่จริง" 
• พิสูจน์ว่าพระเจ้านั้นทรงเปี่ยมด้วยความดีและไม่เป็น "ผู้หลอกลวง" 

(เพราะการหลอกลวงเป็นลักษณะของความบกพร่อง) 
• เมื่อพระเจ้าไม่หลอกลวง สิ่งที่มนุษย์รับรู้ผ่านเหตุผลที่ชัดแจ้ง (เช่น 

คณิตศาสตร์ หรือกฎธรรมชาติ) ก็ย่อมต้องเป็นความจริง 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

เดส์การ์ตส์พยายามสร้าง "สะพาน" จากจิตใจของปัจเจกบุคคลออกไปสู่ความ
จริงสากล แม้ว่านักปรัชญารุ่นหลังจะวิจารณ์ว่าการใช้พระเจ้ามาเป็นตัวช่วย
นั้นดูไม่ค่อยสมเหตุสมผลนัก (เรียกว่า Cartesian Circle) แต่สิ่งที่เขาฝังไว้ใน
รากฐานปรัชญาคือ "ความเป็นศูนย์กลางของตัวตนที่ใช้เหตุผล" ครับ
นักศึกษาครับ... ลองหลับตาแล้วนึกดูนะครับ ถ้าสมมติว่าโลกใบนี้เป็นแค่
โปรแกรมจำลอง (เหมือนในหนัง Matrix) หรือเป็นแค่ฝันยาวๆ ของใครบาง
คน... มีสิ่งไหนในตอนนี้ที่คุณมั่นใจ 100% ว่า "มันมีอยู่จริง" และไม่มีทางเป็น
ภาพลวงตาได้บ้างครับ?ในครัง้หน้า เราจะมาคุยกันต่อว่าทำไมนักปรัชญารุ่น



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

หลังถึงมองว่า "ทางออก" ของเดส์การ์ตส์นั้นมีปัญหา และมันนำไปสู่การ
ถกเถียงเรื่อง "พระเจ้า" ในเชิงปรัชญาได้อย่างไรครับ! 

.............................. 

 

Descartes argument for the existence of a good God goes roughly 
as follows: 

1. I find in my mind the idea of a perfect being. 

2. The cause of my idea of a perfect being must have at least as 
much perfection and reality as I find in the idea. 

3. I am not that perfect. 

4. Nothing other than a good and perfect God could be the cause 
of my idea of a perfect being. 

5. So, a good and perfect God must exist. 

This argument simplifies the rather involved reasoning Descartes 
goes through in the Meditations. But it will do for diagnosing the 
fatal flaw in Descartes’ reasoning. Let us grant the validity of the 
argument and consider the truth of its premises. Keep in mind 
that to accord with the method Descartes has set for himself in 
carrying out a rational reconstruction of well grounded certain 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

knowledge, all of the premises of this argument must be 
indubitable and foundational. Being a belief about the contents 
of his own mind, we can grant the certain truth of premise one. 
Though it is not as clear, premise three might arguably count as 
a foundational belief about the contents of Descartes’ own mind. 
An evil deceiver, being evil, would lack perfection found in 
Descartes’ idea of a perfect being. So as powerful as such a being 
could be, the cause of Descartes’ idea of a perfect being must 
be more perfect than any evil deceiver. Perhaps any being so 
perfect would have to be a good God. 

But the fatal flaw for Descartes’ rational reconstruction of 
knowledge is the second premise. What are our grounds for 
thinking that the cause of something must have at least as much 
perfection as its effect? The idea of degrees of perfection and the 
notion that the less perfect can only be explained in terms of 
the more perfect is an idea that we find in Plato’s theory of 
forms. It will strike many of us as implausible or even 
incomprehensible. Just what is perfection supposed to mean 
here? And even once we’ve spelled this out, why think causes 
must be more perfect? It seems not at all uncommon for less 
perfect things to give rise to more perfect things (just consider 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

my son, for instance). In any case, whether the second premise 
can be explained 

61 

and defended at all, the fatal flaw for Descartes’ project is that 
it is not foundational. It is not an indubitable belief about the 
contents of Descartes’ own mind, but rather a substantive belief 
about how things are beyond the bounds of Descartes’ own 
mind. So Descartes’ attempt to provide a rational justification for 
a substantive body of knowledge leaves us with an enduring 
skeptical problem. All we have immediate intellectual access to 
is the contents of our own minds. How can we ever have 
knowledge of anything beyond the contents of our own mind 
based on this? This is the problem of Cartesian skepticism. 

Having diagnosed the fatal flaw in Descartes’ project, we should 
briefly consider how his rational reconstruction of knowledge was 
to go from there. Given knowledge of God’s existence and good 
nature, we would appeal to this to assure the reliability of 
knowledge had through reason and later also through the senses. 
God being the most perfect and good being would rule out the 
possibility of interference by an evil deceiver. We might still make 
mistakes in reasoning or be misinformed by the senses. But this 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

would be due to our failure to use these faculties correctly. A 
good God, however, would not equip us with faculties that could 
not be trusted to justify our beliefs if used properly. This is a very 
cursory summary of the later stages of Descartes’ attempted 
rational reconstruction of knowledge in his Meditations. But it will 
suffice for our purposes. 

The mind-body problem 

Descartes is a substance dualist. This is the metaphysical view 
that the world is made up of two fundamentally different kinds 
of substance: matter and spirit (or mind). In the Second 
Meditation Descartes motivates this view by arguing that there 
are distinguishing differences between the mind and the body. In 
particular, I can doubt the existence of my body but I can’t doubt 
the existence of my mind. Is this a difference that justifies denying 
that the mind is in some sense identifiable with the body? If 
something is true of one thing and not of another, then we have 
conclusive grounds for thinking they are not one and the same 
thing. So if my favorite bike is red but the bike in my office is 
yellow, then the bike in my office is not identical to my favorite 
bike. Does this straightforward line of reasoning apply to the case 
of the mind and the body? The existence of my body is 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

dubitable, but the existence of my mind is indubitable. Descartes 
would count this as a reason for denying that my mind is identical 
with my body. But consider this analogous argument: 

1. Mark Twain is such that Joe thinks he is the author of 
Huckleberry Finn. 

2. Samuel Clemens is not such that Joe thinks he is the author 
of Huckleberry Finn. 

3. So, Mark Twain is not identical to Samuel Clemens. 

Clearly the conclusion that Mark Twain and Samuel Clemens are 
not one and the same person does not follow in this case. As 
the Mark Twain argument looks like it is closely analogous to 
Descartes’ argument for the non-identity of the mind and the 
body, it looks like Descartes’ argument is not valid. The problem 
here is that the premises of both arguments concern someone’s 
mental states about something. In Descartes’ argument we have 
premises about what 

62 

he can or can’t doubt. In the Mark Twain argument we have 
premises about what Joe does or doesn’t believe. But people 
can fail to recognize true identity claims. Joe doesn’t know that 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Mark Twain just is Samuel Clemens. Because of this, Joe can 
believe one thing about Mark Twain and something different 
about Samuel Clemens. But this doesn’t show that Mark Twain 
and Samuel Clemens aren’t identical. Likewise, it may be that 
the mind is identical with the body or some part of it, but since 
Descartes doesn’t know this, he can believe one thing about the 
body (that its existence is doubtable) and something else about 
the mind (that its existence is not doubtable). 

So far we have just offered a critical evaluation of one of 
Descartes’ arguments for mind/body dualism. Now we will 
consider a serious problem for the view. When Descartes’ 
considers how the substance of mind and body differ, he offers 
a view that should sound familiar from popular religious belief. 
On this view, the body is a physical object that exists in space 
and time and is subject to the laws of nature. The mind, being 
spiritual in nature, exists eternally in an abstract realm rather than 
existing in the physical realm of space and time. Further, the 
mind is not bound by mechanistic laws of nature, but it has free 
will that allows it to will or not will to do one thing or another. 
Descartes was both a believer in Catholicism and an active 
participant in the scientific revolution. He was among those who 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

were developing a view of the natural world in which events 
occur in accordance with strict law-like regularities. A view of the 
natural world as functioning like a predictable clockwork 
mechanism was on the rise. And yet Descartes’ Christian theology 
held that as a person created in the image of a divine being, he 
had free will through which he might choose to do one thing or 
another, perhaps most notably, to choose to accept the Catholic 
faith as true and be saved or not. His philosophical view is an 
attempt to reconcile these conflicting scientific and theological 
perspectives. 

An unfortunate fact of history is that women in Descartes’ time 
were rarely given a thorough education or allowed to participate 
fully in intellectual life. A notable exception is the case of the 
Princess Elisabeth of Bohemia. And she was among the first to 
notice serious difficulties in the substance dualism that Descartes 
advocated. The central problem has to do with mind-body 
interaction. Clearly things going on in the physical realm have an 
influence on the mind. Light reflecting off clouds and trees cause 
me to have the mental perception of a sunset. And likewise, 
mental phenomenon cause things to happen in the physical 
world. When I mentally will to preserve the image of the sunset 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

in a picture, my body causes things to happen in the law 
governed physical realm. I reach for my camera. But how can a 
non-physical soul be affected by or effect events in the physical 
realm? If events in the physical realm are all transfers of physical 
energy happening at specific places and times, how can it be that 
the non-physical mind has any role to play in this? The problem 
gets all the more difficult when we take the physical world to be 
deterministic, governed by laws where each event is determined 
to happen by prior events in conjunction with mechanistic laws. 
Determinism in the physical realm would appear to leave no 
room for the non-physical mind to influence events at all. 
Contemporary philosophers who study the nature of the mind 
generally take these problems to be intractable and to constitute 
decisive objections to Descartes’ substance dualism. More recent 
philosophy of mind has been mainly 

63 

taken the mind to be physical. And philosophers, along with 
neuroscientists and cognitive psychologists, are making 
tremendous progress in understanding how mental phenomenon 
can be understood in biological, physical terms. When we take a 
closer look at more recent developments in the philosophy of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

mind, however, we will find some arguments for denying that 
some mental properties, consciousness in particular, can ever be 
identified with purely physical properties or processes. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาวิเคราะห์หนึ่งในบทพิสูจน์ที่โด่งดัง
ที่สุดของเดส์การ์ตส์ นั่นคือการพิสูจน์ว่า "พระเจ้ามีอยู่จริง" และเราจะมาดู 
"จุดตาย" ที่ทำให้นักปรัชญารุ่นหลังมองว่าระบบความคิดของเขาล่มสลายลง
ครับ 

1. การพิสูจน์การมีอยู่ของพระเจ้า (Descartes' Argument for God) 

หลังจากที่เดส์การ์ตส์พบความจริงที่ว่า "ฉันคิด ฉันจึงมีอยู่" เขาก็พยายามจะ
สร้างสะพานเชื่อมกลับไปหาโลกภายนอก โดยเริ่มจากการพิสูจน์ว่ามีพระเจ้า
ผู้ใจดีอยู่จริง ดังนี้ครับ: 

• ในจิตใจของฉัน มีแนวคิดเรื่อง "สิ่งที่มีความสมบูรณ์แบบสูงสุด" 
(Perfect Being) อยู ่

• สาเหตุของแนวคิดนี้ จะต้องมีความสมบูรณ์และความเป็นจริง ไม่
น้อยไปกว่า สิ่งที่อยู่ในแนวคิดนั้น (เหตุต้องยิ่งใหญ่กว่าหรือ
เท่ากับผล) 

• ตัวฉันเองไม่ได้สมบูรณ์แบบขนาดนั้น (เพราะฉันยังมีความสงสัย
และไม่รู้) 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• ไม่มีสิ่งใดนอกจาก พระเจ้าผู้สมบูรณ์แบบ เท่านั้น ที่จะเป็น
ต้นเหตุของแนวคิดเรื่องความสมบูรณ์แบบในใจฉันได้ 

• ดังนั้น พระเจ้าผู้สมบูรณ์แบบต้องมีอยู่จริง 

2. จุดตายของเดส์การ์ตส์ (The Fatal Flaw) 

นักศึกษาครับ หากเราจะสร้างความรู้ที่แน่นอน 100% ตามที่เดส์การ์ตส์ต้ังใจ
ไว้ ข้ออ้าง (Premises) ทุกข้อต้อง "สงสัยไม่ได้" แต่ปัญหาอยู่ที่ ข้อ 2 ครับ: 

"ทำไมเราต้องเชื่อว่า สาเหตุต้องมีความสมบูรณ์มากกว่าผล?" 

แนวคิดนี้มาจากยุคของเพลโตที่เชื่อเรื่องระดับของความจริง แต่มันไม่ใช่
ความจริงพ้ืนฐานที่สงสัยไม่ได้ในจิตใจ เหมือนกับ "ฉันคิด" ครับ ในโลกความ
เป็นจริง เราเห็นสิ่งที่ "สมบูรณ์น้อยกว่า" ให้กำเนิดสิ่งที่ "สมบูรณ์มากกว่า" ได้
เสมอ (เช่น พ่อแม่ที่ธรรมดาอาจมีลูกที่ฉลาดเป็นอัจฉริยะ) 

เมื่อข้ออ้างนี้สั่นคลอน สะพานที่เดส์การ์ตส์จะใช้ข้ามออกจาก "จิตตนเอง" 
ไปสู่ "โลกภายนอก" ก็พังทลายลง สิ่งนี้ทิ้งปัญหาที่เรียกว่า "ความสงสัยนิยม
แบบเดส์การ์ตส์" (Cartesian Skepticism) ไว้ให้เรา นั่นคือ: ถ้าเราเข้าถึงได้
แค่ความคิดในหัวตัวเอง เราจะรู้ได้อย่างไรว่าโลกภายนอกมีอยู่จริง? 

3. ปัญหาเรื่องจิตและกาย (The Mind-Body Problem) 

เดส์การ์ตส์เชื่อใน "ทวิภาวะ" (Substance Dualism) คือโลกแบ่งเป็น 2 ส่วน
ที่ต่างกันโดยสิ้นเชิง: 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

กาย (Body): เป็นวัตถุ กินที่ อยู่ภายใต้กฎฟิสิกส์เหมือนเครื่องจักร 

จิต (Mind): เป็นจิตวิญญาณ ไม่กินที่ มีเจตจำนงเสรี (Free Will) 

เขามีวิธีให้เหตุผลว่าจิตกับกายไม่ใช่สิ่งเดียวกันง่ายๆ ว่า: "ฉันสงสัยว่าร่างกาย
ฉันมีจริงได้ แต่ฉันสงสัยไม่ได้ว่าจิตฉันมีจริง ดังนั้นสองอย่างนี้ต้องเป็นคนละ
สิ่งกัน" 

บทวิจารณ์เรื่อง "มาร์ก ทเวน" 

อาจารย์อยากให้ลองดูตัวอย่างนี้นะครับ: 

• นายจู คิดว่า มาร์ก ทเวน คือคนเขียนหนังสือเรื่อง Huckleberry Finn 
• นายจู ไม่คิดว่า ซามูเอล เคลเมนส์ คือคนเขียนหนังสือเล่มนั้น 
• ดังนั้น มาร์ก ทเวน ไม่ใช่คนเดียวกับ ซามูเอล เคลเมนส์ 

นักศึกษาเห็นไหมครับว่ามันผิด? เพราะจริงๆ แล้วสองคนนี้คือคนเดียวกัน 
(มาร์ก ทเวน เป็นนามปากกา) การที่นายจู "สงสัย" หรือ "ไม่รู้" ไม่ได้เปลี่ยน
ข้อเท็จจริงว่าเขาทั้งคู่คือคนเดียวกัน เชน่เดียวกับเดส์การ์ตส์ การที่เขาสงสัย
ร่างกายได้แต่สงสัยจิตไม่ได้ ไม่ได้พิสูจน์ว่าจิตกับกายแยกจากกันจริงๆ ครับ 

 

4. ความย้อนแย้งและการโต้แย้งของเจ้าหญิงเอลิซาเบธ 

เดส์การ์ตส์พยายามประนีประนอมระหว่าง วิทยาศาสตร์ (โลกที่เป็น
เครื่องจักร) และ ศาสนา (มนุษย์มีเจตจำนงเสรี) แต่ เจ้าหญิงเอลิซาเบธแห่ง
โบฮีเมีย ได้ทรงตั้งคำถามที่ทรงพลังมากว่า: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

"ถ้าจิตไม่มีตัวตนและไม่กินที่ในอวกาศเลย แล้วมันจะเอาแรงที่ไหนไปขยับ
ร่างกายที่เป็นวัตถุได?้" 

ถ้าโลกกายภาพถูกกำหนดด้วยกฎเหตุและผล (Determinism) อย่างเข้มงวด 
มันจะไม่มี "ที่ว่าง" ให้จิตวิญญาณเข้ามาแทรกแซงได้เลย ปัญหานี้ทำให้นัก
ปรัชญาปัจจุบันส่วนใหญ่หันมาเชื่อว่า "จิตคือส่วนหนึ่งของกาย" (เช่น การ
ทำงานของสมอง) มากกว่าที่จะแยกออกจากกันครับ 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

เดส์การ์ตส์ทิ้งมรดกชิ้นโตไว้ให้เรา แม้คำตอบของเขาอาจจะใช้ไม่ได้ใน
ปัจจุบัน แต่คำถามเรื่อง "ความรู้ที่แน่นอน" และ "ความสัมพันธ์ระหว่างสมอง
กับความคิด" ยังคงเป็นพรมแดนที่ยิ่งใหญ่ที่สุดของมนุษย์ครับ 

 

นักศึกษาครับ... ถ้าวันหนึ่งวิทยาศาสตร์สามารถจำลองสมองของคุณลงใน
คอมพิวเตอร์ได้เป๊ะๆ คุณคิดว่า "ตัวตน" หรือ "จิต" ของคุณจะย้ายไปอยู่ใน
คอมพิวเตอร์เครื่องนั้นด้วยไหม? หรือคุณยังเชื่อแบบเดส์การ์ตส์ว่า จิต
วิญญาณเป็นสิ่งพิเศษที่ไม่มีวันเป็นแคเ่คร่ืองจักรวัตถุ? 

 

ครั้งหน้าเราจะมาดูคู่ปรับของกลุ่มเหตุผลนิยม นั่นคือกลุ่ม "ประสบการณ์
นิยม" ที่จะบอกเราว่า "อย่ามัวแต่นั่งนึกอยู่ในหัว ให้ลองออกไปสัมผัสโลกดู!" 
แล้วพบกันครับ! 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

...................... 

Study Questions for Meditations 1-3 

1. Explain Descartes’ method of doubt. What is Descartes’ 
purpose in exercising this method? 

2. Why can’t Descartes be certain about beliefs he acquires 
through the evidence of the senses? 

3. Why can’t Descartes be certain about mathematical beliefs, 
like the belief that 2+2=4? 

4. What belief(s) does Descartes ultimately identify as 
indubitable? 

5. Why can’t an evil deceiver deceive Descartes about his belief 
that he thinks? 

6. How does Descartes build up from the foundation of 
indubitable beliefs? 

7. How does Descartes argue for the existence of God? 

8. Given the existence of God, how does Descartes justify his 
beliefs based on reason and on the senses? 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการทบทวนบทเรียนเรื่อง การรำพึง 
(Meditations) ของเดส์การ์ตส์ ในช่วงบทที่ 1 ถึง 3 ซึ่งถือเป็นหัวใจของการ
วางรากฐานความรู้สมัยใหม่ อาจารย์ได้แปลและขยายความคำถามท้ายบท
เหล่านี้ เพ่ือใหพ้วกเราใช้ตรวจสอบความเข้าใจก่อนขึ้นบทใหม่ครับ 

คำถามทบทวนบทเรียน: การรำพึง 1-3 (Study Questions for 
Meditations 1-3) 

1. จงอธิบาย "วิธีการแห่งความสงสัย" (Method of Doubt) ของเดส์
การ์ตส์: และวัตถุประสงค์ที่แท้จริงของเขาในการนำวิธีการนี้มาใช้คือ
อะไร? 

2. ทำไมเดส์การ์ตส์จึงไม่สามารถ "แน่ใจ" ในความเชื่อที่ได้รับผ่าน 
"ประสาทสัมผัส" ได้? (ลองนึกถึงอุปมาเรื่องการฝันและการถูกหลอก
ด้วยภาพลักษณ์ภายนอกดูครับ) 

3. ทำไมเดส์การ์ตส์จึงไม่สามารถ "แน่ใจ" ในความเชื่อทางคณติศาสตร์ได้? 
(เช่น ความเชื่อที่ว่า $2+2=4$ เขาสร้างสมมติฐานอะไรขึ้นมาเพื่อ
สั่นคลอนความจริงที่ดูเหมือนจะแน่นอนที่สุดนี้?) 

4. ความเชื่อใดที่เดส์การ์ตส์ระบุว่าเป็นสิ่งที่ "ไม่อาจสงสัยได้" 
(Indubitable) ในท้ายที่สุด? 

5. ทำไม "ปีศาจผู้หลอกลวง" (Evil Deceiver) จึงไม่สามารถหลอกเดส์
การ์ตส์ในเรื่อง "ความเชื่อว่าเขากำลังคิด" ได้?เดส์การ์ตส์เริ่ม "สร้าง" 
ความรู้กลับคืนมาจากรากฐานของความเชื่อที่สงสัยไม่ได้นั้นได้อย่างไร?
จงอธิบายข้อโต้แย้งของเดส์การ์ตส์ในการพิสูจน์ "การมีอยู่ของพระเจ้า" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

(ทวนจากประเด็นเรื่อง "เหตุต้องมีความสมบูรณ์ไม่น้อยกว่าผล" นะ
ครับ)เมื่อพิสูจน์ได้ว่ามีพระเจ้าอยู่จริงแล้ว เดส์การ์ตส์ใช้เหตุผลนี้
อย่างไรในการรับรองความเชื่อที่มาจาก "เหตุผล" และ "ประสาทสัมผัส" 
ว่ากลับมาเชื่อถือได้อีกครั้ง? 

ข้อแนะนำจากอาจารย์ในการทบทวน:ในการตอบคำถามเหล่านี้ อาจารย์
อยากให้พวกเราลองสวมบทบาทเป็นเดส์การ์ตส์ดูครับ เริ่มจาก "ความสงสัย" 
ที่ทำลายทุกอย่างจนเหลือเพียง "ตัวตนที่คิด" จากนั้นพยายามสร้าง "สะพาน" 
(ซึ่งก็คือพระเจ้า) เพื่อข้ามกลับไปหาโลกภายนอกนักศึกษาครับ... ในบรรดา
คำถามเหล่านี้ มีข้อไหนที่นักศึกษารู้สึกว่า "ให้เหตุผลได้ยากที่สุด" หรือยังมี
ข้อสงสัยอยู่ไหมครับ? ลองเลือกมาหนึ่งข้อแล้วมาคุยกันดูนะ อาจารย์พร้อม
จะช่วยขยายความให้ครับ! 

................................. 

 

Spinoza 

Spinoza was the most rigorous and systematic of the major 
rationalist philosophers. Where Descartes was confident that 
reason would vindicate the main tenets of his Catholic faith, 
Spinoza dared to follow reason into religiously more treacherous 
territory. Spinoza is alternately described as the “God intoxicated 
Jew” and as a heretical atheist. Spinoza’s family had fled the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Inquisition in Portugal for the relative religious tolerance of 
Amsterdam. At the age of 23, however, Spinoza was 
excommunicated from his Jewish synagogue for holding heretical 
beliefs. Spinoza knew religious persecution both as a member of 
a community of faith, and then as an individual cast out of a 
community of faith. Perhaps not surprisingly then, he becomes 
an early advocate for freedom of conscience and religious belief 
in his political writings. 

Spinoza supported himself as a lens grinder until his early death 
at the age of 46. While he demonstrated immense courage in the 
face of excommunication and in philosophically challenging 
religious doctrines, he led a fairly quiet and reclusive life devoted 
to study and work in a state of relative poverty. His views were 
widely considered so threatening to established religion that his 
considerable influence went largely unacknowledged for a 
century or two after his death. Still, the next most significant 
thinker of this period after Descartes, Liebniz, is now seen by 
some as devising his philosophical system as an attempt to 
protect religious belief from the intellectual threat of Spinozism. 

64 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Descartes’ method of doubt sets him on the project of finding 
epistemological foundations for knowledge. Descartes seeks to 
identify some knowledge as foundational in the sense of being 
able to justify the rest of our knowledge. By contrast, we might 
best understand Spinoza as seeking metaphysical foundations. 
Suppose the world is intelligible, that its nature can be 
understood rationally. Assuming this, what must the world be 
like? We might worry that this approach simply sidesteps 
epistemological worries about how we can know. But suppose 
that in exploring the assumption that the world is intelligible we 
find that all but one view about the nature of the world gets us 
mired in contradictions or intractable problems. We would then 
have grounds to accept the one coherent metaphysical account 
of the nature of the world as an instance of inference to the best 
(or perhaps, the only) explanation. Seeking coherent systematic 
explanation can, ultimately, yield justifying reasons. 

This is just a suggestion for how to understand what Spinoza is 
up to in his masterpiece The Ethics. This strategy is not made 
explicit in the work itself. Rather, Spinoza’s Ethics is written in a 
geometric style. He begins with a few definitions and axioms and 
the work proceeds by deductively proving an impressive array of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

further propositions. The propositions derived from his initial 
definitions give an account of God, the natural world (these turn 
out to be the same thing), the self, the nature of human freedom, 
the nature of the emotions, and the nature of the good life in-
so-far as it is attainable for beings like ourselves. We might say of 
the entire system that it is elegantly consistent. But why accept 
its starting points? His initial definitions and axioms might strike 
us as arbitrary or even implausible (though his contemporaries 
would have found them pretty reasonable). The case for the 
system as a whole is that it is elegant and consistent while the 
alternatives are not. The axioms and definitions are not just 
arbitrarily preferred starting places; they are the starting places 
that allow us to give a clear coherent picture of God, the world, 
and the human condition. 

It would help to see how Spinoza might make this case by 
understanding how his view of the world is offered in response 
to an alternative, Descartes’, which did seem to lead to 
intractable problems. Recall Descartes’ dualism, his view that the 
world contained two fundamentally different kinds of substance: 
matter and mind. The difficult problem for this view was to give 
some account of how mind and matter could interact in spite of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

being so different. But however that problem is to be solved, 
there is something further to be noticed. Any kind of mind body 
interaction will perforce involve mutual limitations on each. If 
through a mental act of will I cause some change in the material 
realm, then the material realm is limited in that it can’t be other 
than I have willed it. Likewise, if the material world has some 
effect on my mind, then my mind is similarly limited. 

Now consider the idea of God. Spinoza defines God as a being 
that is infinite, where being infinite entails being unlimited. The 
only way that any substance could be absolutely unlimited is for 
there to be no other substances that could possibly limit it. So, 
argues Spinoza, there is only one substance and it is both God 
and nature. Every facet of the world is a mere part of this one 
substance, God/nature. And everything we do and experience is 
a limited manifestation of the 

65 

essence of God. Every aspect of our lives, everything we think 
and do, is an expression of God/nature’s essence which is 
uncaused and necessary. For this reason, nothing we do or 
experience could possibly be any different. This settles the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

matter of free will, though not quite it the way Descartes would 
hope. 

Our perception of the world as including many distinct things and 
minds other than our own is a confusion of ours, or, as Spinoza 
would put it, an “inadequate idea.” The true nature of the world 
is singular. There is only one thing in existence, and it is both God 
and all of nature. God/nature being the one existing substance is 
self-sufficient. Since it depends on nothing and is affected by 
nothing, everything about God/nature is necessary. God/nature, 
being infinite and perfect in all respects, has an infinite number 
of aspects, or attributes. Our existence as human beings presents 
us with only two of these, the attribute of thought and the 
attribution of extension (physical spatio-temporal existence). 

While thought and extension, which we experience as mind and 
body, are attributes of God, our idea that there is some 
interaction between the two is a further confusion according to 
Spinoza. The mind and the body are really one and the same. 
We are limited modification of God/nature. One of the ways we 
are limited is in only being aware of two of the infinite attributes 
of God, thought and extension. The idea that the mind and the 
body are different and interact is a confusion of ours that we 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

suffer due to thinking of ourselves sometimes under one 
attribute, thought, and at other times under another, extension. 
In thinking about ourselves, we are in position much like Joe who 
thought of a particular individual in one way, as Mark Twain, and 
also in a different way, as Samuel Clemens. Spinoza’s view is that 
mind and body are one and the same limited modification of 
God, understood on one hand through the attribute of thought 
and on the other through the attribute of extension. A better way 
to put this might be to just say that the mind is the idea of the 
body. 

We are finite an imperfect “modes” of the attributes of thought 
and extension. As such limited and imperfect beings, we see 
ourselves as separate from many other things. Being ignorant of 
the causes of things, including the determination of our own wills, 
we imagine that things might have been otherwise. But everything 
happens of necessity. So Spinoza’s answer to the problem of 
free will and determinism is to deny that we have free will. This 
doesn’t mean, however, that there is nothing to say about how 
to live well. Living well, according to Spinoza, involves coming to 
terms with our limitations and the way things must be as a matter 
of necessity. And the way to do this is through better 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

understanding ourselves, the world (God/nature) and our 
position in the world. The good life, for Spinoza, is one organized 
around the intellectual love of God/nature. 

There is one kind of freedom that we might aspire to in all of 
this, and it is the kind of freedom that can be had through the 
intellectual love of God/nature. The freedom we can have is 
freedom from the tyranny of our passions, our emotions. Our 
hopes and fears are passions that make us anxious and insecure 
when we fail to understand their causes and our own place in 
nature. A 

66 

better understanding of the necessity of all things, which for 
Spinoza is just the intellectual love of God/nature, is the one 
therapy open to us in addressing the insecurity and anxiety that 
comes with human vulnerability and mortality. Knowledge of 
how to live one’s life is established after the manner of a proving 
a theorem of geometry in Spinoza’s Ethics. Coming to understand 
his demonstration of how to live well will itself be an exercise in 
living well. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาทำความรู้จักกับนักปรัชญาที่ 
"สุดโต่ง" และเป็นระบบระเบียบมากที่สุดในกลุ่มเหตุผลนิยม ท่านผู้นี้คือ บา
รุค สปิโนซา (Baruch Spinoza) ครับ 

สปิโนซา (1632–1677) เป็นช่างฝีมือเจียระไนเลนส์ชาวดัตช์เชื้อสายยิวที่มี
ชีวิตค่อนข้างสมถะและสันโดษ แต่ความคิดของเขานั้น "ทรงพลัง" จนทำให้
เขาถูกขบัออกจากศาสนจักรยิวตั้งแต่อายุ 23 ปี เนื่องจากเขากล้าใช้เหตุผล
ท้าทายความเชื่อทางศาสนาแบบเดิมๆ จนถูกตราหน้าว่าเป็นพวกนอกรีต
หรือพวกปฏิเสธพระเจ้า ทั้งที่จริงๆ แล้วเขาถูกเรียกว่าเป็น "ผู้เมามายในพระ
เจ้า" (God-intoxicated) เลยทีเดียวครับ 

 

1. รากฐานทางอภิปรัชญา: โลกที่เข้าใจได้ด้วยเหตุผล 

ถ้าเดส์การ์ตส์พยายามหา "รากฐานทางความรู้" (ฉันจะรู้ได้อย่างไร?) สปิโนซา
จะข้ามไปหา "รากฐานทางอภิปรัชญา" (ความจริงแท้คืออะไร?) เขาเชื่อว่าโลก
นี้เป็นระบบที่มีเหตผุลและเข้าใจได้ (Intelligible) 

ในผลงานชิน้เอกของเขาที่ชื่อว่า "Ethics" (จริยศาสตร์) สปิโนซาเขียนใน
รูปแบบ "เรขาคณติ" ครับ คือเริ่มจากนิยามและสัจพจน์ (เหมือนวิชาเลข) 
แล้วค่อยๆ พิสูจน์บทสรุปออกมาเป็นข้อๆ จนครอบคลุมเรื่องพระเจ้า โลก 
มนุษย์ และอารมณ์ 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

2. พระเจ้าและธรรมชาติคือสิ่งเดียวกนั (Pantheism) 

จุดที่สปิโนซาแตกต่างจากเดส์การ์ตส์อย่างสิ้นเชิงคือเรื่อง "สาร" 
(Substance) ครับ: 

เดส์การ์ตส์: เชื่อว่ามี "จิต" และ "กาย" แยกกัน (เกิดปัญหาว่ามันสื่อสารกัน
อย่างไร?) 

สปิโนซา: บอกว่าถ้าพระเจ้าคือส่ิงที่ "ไร้ขีดจำกัด" (Infinite) พระเจ้าก็ต้องไม่
มีสิ่งอื่นมาจำกัดได้ ดังนั้น "จึงมีเพียงสารเดียวเท่านั้นในโลก" ซึ่งเขาเรียกว่า 
God or Nature (Deus sive Natura) 

สำหรับสปิโนซา พระเจ้าไม่ได้เป็นคุณปู่บนสวรรค์ที่คอยส่ังการโลก แต่ พระ
เจ้าคือตัวโลกและกฎธรรมชาติทั้งหมด เราทุกคนเป็นเพียง "ส่วนเสี้ยว" 
(Modes) ของพระเจ้าเท่านั้นเองครับ 

3. จิตและกาย: เหรียญสองด้าน 

สปิโนซาแก้ปัญหาของเดส์การ์ตส์ที่ว่า "จิตกับกายส่ือสารกันได้อย่างไร" โดย
การบอกว่า "มันคือสิ่งเดียวกันนั่นแหละ แต่เรามองคนละมุม" 

เมื่อมองผ่านมุมของ "ความคิด" (Thought) เราเรียกว่า จิต 

เมื่อมองผ่านมุมของ "มิติพื้นที่" (Extension) เราเรียกว่า กาย 

เหมือนกับตัวอย่างเรื่อง มาร์ก ทเวน กับ ซามูเอล เคลเมนส์ ครับ คือเป็นคนๆ 
เดียวกันแต่มีชื่อเรียกสองชื่อ สปิโนซาบอกว่า "จิตคือแนวคิดของร่างกาย" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

(The mind is the idea of the body) ดังนั้นมันจึงทำงานสอดคล้องกัน
เสมอโดยไม่ต้องมีแรงภายนอกมาส่ัง 

4. ปฏิเสธเจตจำนงเสรี (Denial of Free Will) 

เนื่องจากทุกอย่างคือส่วนหนึ่งของพระเจ้า/ธรรมชาติ และธรรมชาติทำงาน
ตามกฎเหตุและผลที่ "จำเป็น" (Necessity) สปิโนซาจึงสรุปว่า "มนุษย์ไม่มี
เจตจำนงเสรี" 

สิ่งที่เราคิดว่าเราเลือกเอง จริงๆ แล้วมันมีสาเหตุที่เราไม่รู้มาก่อนกำหนดไว้
แล้ว 

การคิดว่าเรามีอิสระคือ "ความคิดที่บกพร่อง" (Inadequate idea) เพราะเรา
ไม่เข้าใจสาเหตุที่แท้จริง 

5. การใช้ชีวิตที่ดี: ความรักในพระเจ้าทางปัญญา 

ถ้านักศึกษาถามว่า "ในเมื่อถูกกำหนดไว้หมดแล้ว เราจะอยู่ไปเพื่ออะไร?" สปิ
โนซาจะตอบว่า การมีชีวิตที่ดีคือการ "เข้าใจความจำเป็นของธรรมชาติ" 

อิสรภาพที่แท้จริง: คืออิสระจากการครอบงำของอารมณ์ (Passions) เชน่ 
ความกลัว หรือความหวังที่ฟุ้งซ่าน 

วิธีการ: เมื่อเราเข้าใจว่าทุกอย่างที่เกิดขึ้น "ต้องเกิดขึ้น" ตามกฎธรรมชาติ เรา
จะเลิกโกรธแค้น เลิกเสียใจ และเข้าสู่สภาวะที่เรียกว่า "ความรักในพระเจ้า
ทางปัญญา" (Intellectual love of God) ซึ่งก็คือการยอมรับและชื่นชมใน
ความเป็นไปของธรรมชาติด้วยเหตุผลนั่นเองครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ปรัชญาของสปิโนซาเปรียบเสมือนวิชาบำบัดทางปัญญาครบั เขาชี้ให้เห็นว่า
ความทุกข์ส่วนใหญ่เกิดจากการที่เราไม่เข้าใจว่าเราเป็นส่วนหนึ่งของระบบที่
ใหญ่กว่า 

นักศึกษาครับ... ถ้าวันนี้มีเรื่องแย่ๆ เกิดขึ้น แล้วนักศึกษาลองคิดแบบสปิโน
ซาว่า "มันเป็นเหตุการณ์ที่ต้องเกิดขึ้นตามกฎธรรมชาติ และฉันเป็นส่วนหนึ่ง
ของธรรมชาติที่ยิง่ใหญ่นี้" นักศึกษาคดิว่าจะช่วยให้ใจสงบลงได้ไหม? หรือ
นักศึกษาทำใจยอมรับไม่ได้ที่ตัวเอง "ไม่มีอิสระในการเลือก" อย่างที่เคยเชื่อ
ครับ? 

ครั้งหน้าเราจะไปพบกับนักปราชญ์คนสุดท้ายในกลุ่มเหตุผลนิยม นั่นคือ ไลบ์
นิซ ผู้ที่จะพยายามกู้คืนความเชื่อทางศาสนาและเจตจำนงเสรีกลับมาจาก
ระบบของสปิโนซาครับ! 

.......................... 

Leibniz 

Among quite a few other things, Leibniz was an important 
mathematician. He and Newton vied for credit for discovering the 
calculus of infinitesimals. He was also politically active as an 
advisor to assorted rulers and aristocrats. Like Descartes, Leibniz 
was, at least publicly, religious. His grandest political ambition 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

was to see the Christian church re-unified (recall that Protestants 
had broken off from Catholics over the prior few centuries). 
Leibniz was arguably the first to have imagined anything like 
information technology. Among his grand ambitions was to 
formulate a universal symbolic language for science and 
philosophy that would be rigorously rule driven and free of all 
ambiguity. He even got as far as constructing a calculating 
machine, though not a very reliable one. 

Leibniz’ metaphysical views seem pretty exotic at first glance. 
Leibniz took the world to consist of monads. Each monad is 
simple and indivisible. But monads are not merely physical, like 
atoms. Each monad would include both a physical aspect and a 
mental aspect. Physical objects are made up of monads that are 
also minds, just particularly dim-witted ones. Monads appear to 
interact with each other. We seem to influence each other and 
make things happen in the physical world. But according to 
Leibniz there is no actual interaction between monads. Instead, 
monads exist in a harmony that is pre-established by God. As a 
result, like an element in a spectral image or a droplet in a cloud, 
each monad carries in it a reflection all of creation. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

If this seems to be a rather exotic picture of the world, let’s 
review the problems Leibniz is trying to negotiate in the wake of 
Descartes and Spinoza. The problem of mind/body interaction 
looms large after Descartes. If mind and body are distinct kinds 
of substances, then it is very hard to see how either can have 
any influence on the other. Leibniz metaphysics handles this 
problem neatly by making his substances, monads, have mind as 
an integral part. We needn’t worry about mind-body interaction 
if mind and body are already unified. Next, bear in mind the 
theologically challenging aspects of Spinoza’s monism. In taking 
there to be just one substance, Spinoza identifies God with all of 
nature and denies that people have any existence distinct from 
God/nature. God is not personal on this view. God/nature is really 
nothing like us at all. Spinoza’s God is so unlike the traditional 
God of Christianity that Spinoza is widely deemed to be an 
atheist. Worse, in taking humans to be mere parts of a self-caused 
and hence necessary God, we lack free will entirely on Spinoza’s 
view. Leibniz is eager to provide a philosophical route to avoiding 
Spinoza’s atheism and denial of free will. To avoid atheism, and 
in particular a variety of atheism where people are mere parts of 
an impersonal God/nature, Liebniz needs to posit a plurality of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

substances. Monads fit the bill. In order to preserve free will, 
which is also 

67 

central to Christian theology, Leibniz needs for the substances 
that are mind not to be causally determined by other 
substances. The pre-established harmony of monads is his means 
of achieving this. But while Leibniz thereby avoids causal 
determinism, he seems to be saddled with a kind of theological 
determinism instead. Everything that happens, including every 
choice you make, will have been determined by God. 

Leibniz was both intrigued and repelled by Spinoza’s thought. 
The two met for a few days while Leibniz was ostensibly on a 
diplomatic mission in Amsterdam. As much as Leibniz abhorred 
Spinoza’s views, he couldn’t dismiss Spinoza’s carefully 
reasoned and systematic response to Descartes’ thought. As a 
result, Leibniz devotes a considerable amount of creative 
intellectual energy to finding some way to avoid Spinoza’s 
heretical conclusions. Such was the influence of the outcast Jew 
of Amsterdam. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาถึงนักปรัชญาคนสุดท้ายในกลุ่มเหตุผล
นิยม (Rationalism) ที่มีความคิดน่าตื่นตาต่ืนใจไม่แพ้ใคร ท่านผู้นี้คือ ก็อท
ฟรีด วิลเฮล์ม ไลบ์นิซ (Gottfried Wilhelm Leibniz) ครบั 

 

ไลบ์นิซ (1646–1716) เป็นอัจฉริยะรอบด้าน เขาเป็นนักคณิตศาสตร์ที่คิดค้น
วิชาแคลคูลัส (แข่งกับนิวตัน) และยังเป็นคนแรกๆ ที่จินตนาการถึง 
"เทคโนโลยีสารสนเทศ" โดยพยายามสร้างภาษาลอจิกที่เป็นสากลและเครื่อง
คิดเลขกลไก แต่ในทางปรัชญา เขาพยายามทำภารกิจที่ยิ่งใหญ่มาก คือการกู้
คืนความเชื่อทางศาสนาและ "เจตจำนงเสรี" กลับมาจากระบบของสปิโนซา
ครับ 

 

1. โมนาด (Monads): หน่วยพื้นฐานของสรรพสิ่ง 

อภิปรัชญาของไลบ์นิซอาจจะดูแปลกประหลาดในตอนแรก เขาเชื่อว่าโลก
ประกอบด้วยหน่วยย่อยที่เรียกว่า "โมนาด" ครับ 

ไม่ใช่แค่อะตอม: โมนาดไม่ใช่แค่ติ่งของสสาร แต่มันเป็นหน่วยที่แบ่งแยกไม่ได้
และมี "จิต" อยู่ในตัว 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ทุกอย่างมีจติ: ตั้งแต่ก้อนหินไปจนถึงมนุษย์ ล้วนประกอบด้วยโมนาด ก้อน
หินอาจจะเป็นโมนาดที่มีจิต "สลัว" มากๆ ส่วนมนุษย์มีโมนาดที่มีจิตตื่นรู้สูง
กว่า 

ไม่มีหน้าต่าง: ไลบ์นิซบอกว่าโมนาด "ไม่มีหน้าต่าง" คือมันไม่สามารถส่ง
อิทธิพลหรือกระทบกระทั่งกันได้โดยตรงเลย 

2. ความประสานสอดคล้องที่ถูกกำหนดไว้ล่วงหน้า (Pre-established 
Harmony) 

นักศึกษาอาจจะสงสัยว่า "ถ้าโมนาดส่งผลต่อกันไม่ได้ แล้วทำไมเวลาผมหยิบ
ปากกา ปากกาถึงขยับตามมือผมล่ะ?" ไลบ์นิซอธบิายด้วยอุปมาเรื่อง 
"นาฬิกาสองเรือน" ครับ: 

สมมติมีนาฬิกาสองเรือนที่เดินตรงเป๊ะตลอดเวลา ไม่ใช่เพราะเรือนหนึ่งไปสั่ง
อีกเรือนหนึ่ง แต่เพราะ "ช่างทำนาฬิกา" (พระเจ้า) ได้ตั้งระบบให้มันเดิน
สอดคล้องกันไว้ตั้งแต่ต้นแล้ว 

ดังนั้น จิตใจและร่างกาย (รวมถึงโมนาดทุกดวงในจักรวาล) ทำงานสอด
ประสานกันเพราะพระเจ้าได้วางระบบไว้ล่วงหน้า (Pre-established 
Harmony) ไม่ได้มีการปฏิสัมพันธ์กันจริงๆ ในระดับรากฐาน 

 

3. การแก้ปัญหาจากเดส์การ์ตส์และสปิโนซา 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ทำไมไลบ์นิซต้องคิดอะไรที่ซับซ้อนขนาดนี้? เพราะเขาพยายามแก้ปัญหาจาก
นักคิดรุ่นพ่ีครับ: 

แก้ปัญหาเดส์การ์ตส์: เดส์การ์ตส์ตอบไม่ได้ว่าจิตกับกายที่ต่างกันจะคุยกันได้
อย่างไร ไลบ์นิซจึงรวมจิตกับกายไว้ในโมนาดเดียวซะเลย แล้วบอกว่ามัน
สอดคล้องกันด้วยระบบของพระเจ้า 

แก้ปัญหาสปิโนซา: สปิโนซาบอกว่ามีแค่ "สารเดียว" (พระเจ้าคือธรรมชาติ) 
ทำให้มนุษย์ไม่มีตัวตนแยกจากพระเจ้าและไม่มีอิสระ ไลบ์นิซจึงเสนอว่ามี 
"สารจำนวนมหาศาล" (โมนาด) เพื่อคืนตัวตนให้มนุษย์ และบอกว่าเราไม่ได้
ถูกบังคบัโดยวัตถุอื่น แต่เราดำเนินไปตามระบบภายในโมนาดของเราเอง 

 

4. เจตจำนงเสรีหรอืการถูกกำหนดโดยพระเจ้า? 

แม้ไลบ์นิซจะพยายามหนีจาก "การถูกกำหนดโดยธรรมชาติ" ของสปิโนซา 
แต่เขาก็ตกไปอยู่ในปัญหาใหม่ที่เรียกว่า "การถูกกำหนดโดยเทววิทยา" 
(Theological Determinism) ครับ 

เมื่อพระเจ้าเป็นผู้ตั้งระบบความประสานสอดคล้องไว้ตั้งแต่ต้น แปลว่าทุก
การตัดสินใจของคุณในอนาคต พระเจ้าก็ได้คำนวณและต้ังค่าไว้หมดแล้ว 

นี่นำไปสู่แนวคิดเรื่อง "โลกที่ดีที่สุดเท่าที่เป็นไปได้" (The Best of All 
Possible Worlds) ว่าพระเจ้าผู้ทรงสถิตความดีงามย่อมเลือกสร้างระบบที่
สมบูรณ์ที่สุดออกมา 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ไลบ์นิซเป็นนักคิดที่พยายามประนีประนอมทุกอย่างเข้าด้วยกัน ทั้ง
วิทยาศาสตร์ คณิตศาสตร์ และศาสนา แม้ระบบ "โมนาด" จะดูเหมือนนิยาย
วิทยาศาสตร์ในยุคปัจจุบัน แต่วิธีคิดเรื่องระบบที่ทำงานสอดประสานกันโดย
ไม่ต้องสัมผัสกันตรงๆ กลายเป็นรากฐานสำคัญของตรรกศาสตร์และฟิสิกส์
ในเวลาต่อมา 

 

นักศึกษาครับ... ถ้าโลกนี้เป็นเหมือนนาฬิกาที่ถูกตั้งค่าไว้ล่วงหน้าโดยพระเจ้า
หรือโดยกฎฟิสิกส์ที่สมบูรณ์แบบ นักศกึษาจะยังรู้สึกว่าตัวเองมี "อิสระ" ใน
การเลือกอยู่ไหม? หรือว่าความรู้สึกว่าเรา "เลือกได้" เป็นเพียงส่วนหนึ่งของ
ระบบที่ถูกตั้งค่าไว้แล้วกันแน่ครับ? 

ในบทต่อไป เราจะข้ามฝั่งไปที่อังกฤษ เพ่ือพบกับกลุ่มนักคิดที่จะบอกว่า "เลิก
นั่งเดาเรื่องโมนาดหรือปีศาจได้แล้ว ความรู้ที่จริงแท้ต้องมาจากการมองเห็น
และสัมผัสเท่านั้น!" นั่นคือกลุ่ม ประสบการณ์นิยม (Empiricism) ครับ! 

................... 

Review and Discussion Questions 

1. Explain Descartes’ method of doubt. What is Descartes’ 
purpose in exercising this method? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

2. Why can’t Descartes be certain about beliefs he acquires 
through the evidence of the senses? 

3. Why can’t Descartes be certain about mathematical beliefs like 
the belief that 2+2=4? 

4. What belief(s) does Descartes ultimately identify as 
indubitable? 

5. Why can’t an evil deceiver deceive Descartes about his belief 
that he thinks? 

6. How does Descartes build up from the foundation of 
indubitable beliefs? 

7. How does Descartes argue for the existence of a good God? 

8. How does Descartes’ argument for God fail? 

9. Given the existence of a good God, how does Descartes justify 
his beliefs based on reason and on the senses? 

10. How does Descartes argue for the distinction between mind 
and body? How does this argument fail? 

11. Explain Spinoza’s Monism. 

12. How does Spinoza’s view of God differ from more traditional 
theological perspectives? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

13. How does Spinoza handle the mind/body problem? 

14. How does Spinoza handle the matter of free will? 

15. What sort of freedom can humans aspire to on Spinoza’s 
view? 

16. What are monads and how does Leibniz hope monad will 
help him avoid Spinoza’s theologically controversial views? 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการส่งท้ายบทเรียนเรื่อง กลุ่มเหตุผลนิยม 
(Rationalists) ที่เราได้เรียนผ่านทั้งเดส์การ์ตส์ สปิโนซา และไลบ์นิซ อาจารย์
ได้สรุปและแปลคำถามทบทวนสำคัญที่จะช่วยให้พวกเรามองเห็นภาพรวม
ของความขัดแย้งและการสืบต่อทางปัญญาของพวกเขาทั้งสามคนครับ
คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 

ส่วนของเดส์การ์ตส์ (Descartes) 

1. จงอธิบาย "วิธีการแห่งความสงสัย" (Method of Doubt) ของเดส์
การ์ตส์: วัตถุประสงค์ของเขาในการใช้เครื่องมือนี้คืออะไร? 

2. ทำไมเดส์การ์ตส์จึงไม่สามารถ "มั่นใจ" ในความเชื่อที่ได้รับจาก 
"ประสาทสัมผัส" ได้? 

3. ทำไมเขาถึงไม่มั่นใจแม้กระทั่ง "ความรู้ทางคณิตศาสตร์" อย่าง 
$2+2=4$? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. ความเชื่อใดที่เดส์การ์ตส์ระบุในท้ายที่สุดว่าเป็นสิ่งที่ "ไม่อาจสงสัยได้" 
(Indubitable)? 

5. ทำไม "ปีศาจผู้หลอกลวง" (Evil Deceiver) ถึงไม่สามารถหลอกเดส์
การ์ตส์ในเรือ่ง "ความเชื่อว่าเขากำลังคิด" ได้? 

6. เดส์การ์ตส์ "ต่อยอด" ความรู้จากรากฐานที่สงสัยไม่ได้นั้นขึ้นมาได้
อย่างไร? 

7. เดส์การ์ตส์ให้เหตุผลอย่างไรเพื่อพิสูจน์การมีอยู่ของ "พระเจ้าผู้ทรง
เปี่ยมด้วยความดี"? 

8. ข้อโต้แย้งเรื่องการพิสูจน์พระเจ้าของเดส์การ์ตส์มี "จุดบกพร่อง" (Fail) 
อย่างไร? 

9. หากสมมติว่าพระเจ้ามีจริง เดส์การ์ตส์ใช้เหตุผลนี้อธิบายความ
น่าเชื่อถือของ "เหตุผล" และ "ประสาทสัมผัส" อย่างไร? 

10. เดส์การ์ตส์พิสูจน์อย่างไรว่า "จิต" และ "กาย" แยกจากกัน? และ
การพิสูจน์นี้ล้มเหลวตรงไหน? 

ส่วนของสปิโนซา (Spinoza) 

11. จงอธิบาย "เอกนิยม" (Monism) ของสปิโนซา:  

12. มุมมองเรื่อง "พระเจ้า" ของสปิโนซา แตกต่างจากมุมมองทางศาสนาแบบ
ดั้งเดิมอย่างไร? 

13. สปิโนซาจัดการกับ "ปัญหาเรื่องจิตและกาย" (Mind/Body Problem) 
อย่างไร? (ลองนึกถึงทฤษฎีเรื่อง "สองมมุมองในสารเดียว" ดูครับ) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

14. สปิโนซามีความเห็นอย่างไรในเรื่อง "เจตจำนงเสรี" (Free Will)? 

15. ในมุมมองของสปิโนซา มนุษย์เราสามารถคาดหวังถึง "อิสรภาพ" ใน
รูปแบบไหนได้บ้าง? 

ส่วนของไลบน์ิซ (Leibniz) 

16. "โมนาด" (Monads) คืออะไร? และไลบ์นิซหวังว่าแนวคิดเรื่องโมนาดจะ
ช่วยให้เขาหลีกเลี่ยงมุมมองทางศาสนาที่อ้ือฉาวของสปิโนซาได้อย่างไร? 

 

ข้อสรุปจากอาจารย ์

นักศึกษาจะเห็นว่าทั้งสามท่านมี "โจทย์" เดียวกันคือการหาความจริงผ่าน 
เหตุผล แต่ผลลัพธ์ที่ได้กลับต่างกันอย่างสิ้นเชิง:เดส์การ์ตส์: แยกโลกเป็นสอง
ส่วน (จิต/กาย) แต่หาทางเชื่อมไม่ได้สปิโนซา: รวมโลกเป็นหนึ่งเดียว (พระ
เจ้าคือธรรมชาติ) แต่ต้องแลกมาด้วยการเสียอิสรภาพของมนุษย์ไลบ์นิซ: แบ่ง
โลกเป็นหน่วยย่อยนับล้าน (โมนาด) ที่ทำงานสอดประสานกันด้วยแผนการ
ของพระเจ้านักศึกษาครับ... หลังจากศึกษาทั้งสามระบบนี้แล้ว นักศึกษารู้สึก 
"ซื้อ" ไอเดียของใครมากที่สุด? หรือคิดว่าเหตุผลเพียงอย่างเดียวไม่เพียง
พอที่จะอธิบายความซับซ้อนของโลกได้?ในคาบหน้า เราจะไปดูคำตอบจาก
ฝั่ง ประสบการณ์นิยม (Empiricists) ที่จะมาวิจารณ์กลุ่มเหตุผลนิยมอย่าง
ดุเดือดครับ! มีคำถามข้อไหนอยากให้ครูเจาะลึกเป็นพิเศษไหมครับ? 

............................... 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

จบบทที่ 5 


