
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

6. The Empiricists 

Empiricism, you might recall, is the view that all of our knowledge 
is ultimately acquired through by sense experience. The 
empiricist philosophical tradition comes to fruition in Great Britain 
over the course of the 17th and 18th centuries. We will discuss 
three major empiricist thinkers: John Locke, George Berkeley, and 
David Hume. We’ll consider the first two briefly and focus more 
closely on Hume. 

John Locke 

John Locke (1632 –1704) is better known now for his political 
thought than his Empiricism. Locke spent time in Holland as a 
young man and his political thought was probably influenced 
significantly by Spinoza who had died only recently. Locke 
argued against the divine right of kings to rule and instead 
defended a liberal egalitarian political philosophy on which 
people have equal and natural rights to liberty. Liberty, in 
Locke’s thought, should be understood as being free from 
domination by others. Liberty is not in Locke’s view being free to 
do whatever one pleases. For starters, if everyone is to be free 
from domination, then it follows that nobody is free to dominate. 
Locke also offers the classic justification for property rights as an 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

extension of our self-ownership. So property rights are seen as 
natural extensions of our human liberty. The point of 
government is just to secure our natural liberties to the highest 
degree possible on Locke’s view. So government is legitimate 
only when it is limited to this role. This view should sound 
familiar. Locke’s political philosophy was influential with the 
founding fathers of the U.S. Thomas Jefferson in particular was a 
close student of Locke’s political thought. We will return to 
Locke at the end of the course when we take up political 
philosophy. But for now, we’ll say a little about his epistemology. 

Locke develops his empiricist epistemology in his Essay 
Concerning Human Understanding. Locke’s approach is to 
examine the origins of the contents of the mind. Early in this work 
he argues against innate ideas. The mind starts off as a tablula 
rasa, a blank slate. All of our ideas have their origin in experience. 
Simple ideas, say of solidity and figure, are acquired through the 
senses, and from these we form complex ideas, say the idea of 
a dog, through the capacities of the understanding. The details 
of this account raise a number of challenging questions. We might 
think of Locke as launching a research program for developing an 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

empiricist account of the mind rather than spelling out a fully 
developed view. 

Locke thinks that some of the impressions we get from sense 
experience are genuinely similar to how things are objectively in 
the world. Our sense experience of the shape of things, for 
instance, reflects the ways things really are according to Locke. 
Locke refers to the qualities where there is a resemblance 
between our experience and the way things are as primary 
qualities. Shape, motion or rest, and number are a few of the 
primary qualities. Other aspects of 

69 

our sense experience don’t resemble the qualities in their 
objects. The taste of an apple, for instance, is not really in the 
apple. What is in the apple is just a power to produce the 
experience of a certain flavor. But we have no grounds for 
thinking that this power as it exists in the apple resembles in any 
way the sense experience we have of its taste. Locke calls 
qualities where our sense experience doesn’t resemble the 
qualities that give rise to our experience secondary qualities. Our 
knowledge of the external world, then, is based entirely on our 
experience of the primary qualities. Empiricism, as we will see in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

the case of later empiricists, especially Hume, tends to place 
sharp limits on what is knowable. 

While all experience depends on having simple ideas had 
through sense experience, Locke does not take experience to be 
limited to these. We also have experience of the operations of 
the mind in building up complex ideas out of simple ideas. Once 
you have some simple ideas through sense experience, you also 
have an experience of yourself and of your mental operations on 
those simple ideas. So given simple ideas through experience, 
the operations of the mind become a source for further ideas. 
Locke thinks knowledge of the self, God, mathematics, and ethics 
can be derived from this additional internal source of experience. 
Hume, as we shall see, is not so optimistic. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะย้ายฝั่งจากภาคพื้นทวีปยุโรป ข้ามทะเล
ไปยังบริเตนใหญ่ เพื่อทำความรู้จักกับกลุ่มปรัชญาที่เป็นคูป่รับตลอดกาลของ
กลุ่มเหตุผลนิยม นั่นคือกลุ่ม "ประสบการณ์นิยม" (Empiricism) ครับ 

ประสบการณ์นิยม คือทัศนะที่เชื่อว่าความรู้ทั้งหมดของมนุษย์นั้นมีรากฐาน
มาจาก "ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส" (การเห็น การได้ยิน การหยิบจับ) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

เราจะศึกษาผ่านนักคิดสำคัญ 3 ท่านคือ จอห์น ล็อค, จอร์จ บาร์คลีย์ และ
เดวิด ฮูม โดยวันนี้เราจะเริ่มที่คนแรกคือ จอห์น ล็อค ครับ 

 

1. จอห์น ล็อค (John Locke): นักการเมืองและนักปรัชญา 

พวกเราหลายคนอาจจะคุ้นชื่อ จอห์น ล็อค (1632–1704) ในฐานะนัก
ปรัชญาการเมืองมากกว่า เพราะเขาคือผู้วางรากฐานแนวคิด "สิทธิธรรมชาติ" 
(Natural Rights) ที่ว่ามนุษย์ทุกคนมีสิทธิในเสรีภาพและความเสมอภาค ซึ่ง
แนวคิดนีเ้องที่เป็นตน้แบบให้แก่ โทมัส เจฟเฟอร์สัน ในการเขียนคำประกาศ
อิสรภาพของสหรัฐอเมริกาครับ 

แต่ก่อนที่เขาจะไปถึงเรื่องการเมือง ล็อคต้องตอบคำถามก่อนว่า "มนุษย์เรารู้
ได้อย่างไร?" 

 

2. จิตคือ "กระดานชนวนที่ว่างเปล่า" (Tabula Rasa) 

ล็อคปฏิเสธแนวคิดเรื่อง "ความรู้ที่ติดตัวมาแต่เกิด" (Innate Ideas) ของพวก
เดส์การ์ตส์อย่างสิ้นเชิง เขาเสนอว่า: 

เมื่อเราเกิดมา จิตใจของเราเปรียบเสมือน Tabula Rasa หรือ กระดานชนวน
ที่ว่างเปล่า 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ไม่มีอะไรอยู่ในความคิดเราเลย จนกระทั่งเราได้เริ่มใช้ตาดู หูฟัง และมือสัมผัส
โลก 

ไอเดียเชิงเดี่ยว (Simple Ideas): เช่น ความแข็ง สี หรือรูปร่าง ได้มาจากการ
สัมผัสโดยตรง 

ไอเดียเชิงซ้อน (Complex Ideas): เช่น "สุนัข" เกิดจากการที่สมองเรานำ
ไอเดียเชิงเดี่ยวหลายๆ อย่างมารวมกัน 

 

3. คุณสมบัติปฐมภูมิ และ คุณสมบัติทุติยภูมิ 

ล็อคพยายามแยกแยะว่า สิ่งที่เราได้รับจากประสาทสัมผัสนั้น อะไรที่เป็น 
"ความจริงในโลก" และอะไรที่เป็น "แค่ความรู้สึกในหัวเรา" เขาจึงแบ่ง
คุณสมบัติของวัตถุออกเป็น 2 ประเภทครับ: 

คุณสมบัติปฐมภูมิ (Primary Qualities): คือคุณสมบัติที่ "อยู่ในตัววัตถุจริงๆ" 
ไม่ว่าใครจะมองอย่างไรก็ต้องเป็นแบบนั้น เช่น รูปร่าง, การเคลื่อนที่, สถานะ
หยุดนิ่ง และจำนวน สิ่งเหล่านี้สะท้อนโลกภายนอกอย่างตรงไปตรงมา 

คุณสมบัติทุติยภูมิ (Secondary Qualities): คือคุณสมบัตทิี่ "ไม่ได้อยู่ในวัตถุ" 
แต่เป็นพลังของวัตถุที่มากระตุ้นประสาทสัมผัสของเราให้เกิดความรู้สึก เช่น 
สี, รสชาต,ิ กลิ่น และเสียง 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ตัวอย่างเช่น: รสหวานของแอปเปิ้ลไม่ได้อยู่ในแอปเปิ้ลจริงๆ แต่มันคือ
โครงสร้างทางเคมีของแอปเปิ้ลที่มาทำปฏิกิริยากับลิ้นของเราแล้ว "สร้าง" 
ประสบการณ์รสหวานขึ้นมาในใจเรา 

 

4. ขอบเขตของความรู้ 

แม้ล็อคจะเป็นประสบการณ์นิยม แต่เขาก็ยังมองโลกในแง่ดีครับ เขาเชื่อว่า
นอกจากประสาทสัมผัสภายนอกแล้ว เรายังมี "ประสบการณ์ภายใน" หรือ
การสะท้อนคิด (Reflection) เกี่ยวกับการทำงานของจิตตนเองด้วย 

ล็อคเชื่อว่าจากประสบการณ์ทั้งภายนอกและภายในนี้ เราสามารถนำไปสร้าง
ความรู้ที่ซับซ้อนขึ้นได้ ไม่ว่าจะเป็นเรื่องตัวตน, พระเจ้า, คณิตศาสตร์ หรือ
จริยธรรม ซึ่งจุดนี้เองที่นักประสบการณ์นิยมรุ่นหลังอย่าง เดวิด ฮูม จะเข้ามา
โต้แย้งว่า ล็อคอาจจะมองโลกในแง่ดีเกินไป! 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

จอห์น ล็อค สอนให้เราเห็นว่าความรู้ไม่ใช่เรื่องของจินตนาการเพ้อฝันในหัว 
แต่มันต้องถูกตรวจสอบด้วยโลกความเป็นจริงที่เราสัมผัสได้ แนวคิดนี้เองที่
เป็นรากฐานให้แก่วิธีการทางวิทยาศาสตร์ในปัจจุบันครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

นกัศึกษาครับ... ลองนึกถึง "สีแดง" ของแอปเปิ้ลที่นักศึกษาเห็นดูสิครับ ถ้า
นักศึกษาเป็นคนตาบอดสี แอปเปิ้ลลูกเดิมนั้นจะยังมี "สีแดง" อยู่ไหม? หรือ 
"สี" มันเป็นแค่สิ่งทีเ่ราสร้างขึ้นมาเองในหัวอย่างที่ล็อคบอกจริงๆ? 

คาบหน้าเราจะไปพบกับ จอร์จ บาร์คลีย์ ผู้ที่จะมาทำให้คุณต้องช็อก เพราะ
เขาจะใช้เหตุผลของล็อคมาพิสูจน์ว่า "จริงๆ แล้วโลกทางวัตถุอาจจะไม่มีอยู่
จริงเลยก็ได้!" ห้ามพลาดนะครับ! 

.................... 

 

George Berkeley 

George Berkeley (1685-1753) is best known for arguing for 
Idealism on empiricist grounds. In metaphysics, Idealism is the 
view that there is no physical substance underlying our sense 
impressions of the world. Rather, the world consists entirely of 
ideas. Your mind is just a bundle of impressions, and there is 
nothing in the world except for so many minds having their 
various perceptions. Berkeley defends this as the view that best 
accords with common sense in Three Dialogues between Hylas 
and Philonous. 

Berkeley’s argument attacks Locke’s distinction between primary 
and secondary qualities and argues that all of our sense 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

impressions are mere appearances and that we have no grounds 
for thinking that any of them bear any resemblance to the way 
things are. Since we lack any empirical experience of the 
underlying substances in which qualities inhere, we have no 
empirical reason to suppose underlying substances even exist. 
All we have access to are our sense impressions, and these are 
mental things, ideas. So all we can claim knowledge of are our 
ideas beginning with our sense impressions, the most basic ideas. 

Berkeley also argues that positing underlying substances do no 
significant explanatory work. So, the common sense empiricist 
view ought to be that we live in a world of ideas that lacks any 
underlying physical substance. This startling view might make us 
wonder what happens to my desk when I leave the room and 
cease to perceive it. Does it pop out of existence when I leave 
and then pop back into existence just as it was when I return to 
my work? This would be most peculiar. Berkeley argues that the 
objects of our everyday life do have an enduring existence when 
we are absent. They continue to exist as ideas in the mind of 
God. Given this appeal to the 

70 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

mind of God to explain the continued existence of things we 
aren’t actively observing, we might argue that positing underlying 
substances does some explanatory work after all and charge that 
Berkeley has only substituted one unobservable theoretical 
posit, God, for another, underlying substances. 

David Hume 

Of the philosophers discussed here, David Hume (1711-1776) has 
probably had the greatest influence on contemporary 
philosophy. The twentieth century begins with a movement 
known as Logical Positivism that tests the limits of Empiricism. 
The Empiricism of the Logical Positivists is heavily indebted to 
Hume, as we’ll see in the following chapter of Philosophy of 
Science. 

Hume’s empiricist epistemology is grounded in his philosophy of 
mind. Hume starts by asking what we have in the mind and where 
these things come from. He divides our mental representations 
into two categories, the relatively vivid impressions, these include 
sensations and feelings, and the less vivid ideas which include 
memories and ideas produced by the imagination. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

What distinguishes impressions from ideas in our experience is 
just their vividness. The picture of the mind Hume offers is one 
where all of our beliefs and representations are cooked up out 
of basic ingredients provided by experience. Our experience gives 
us only impressions through sense experience and internal 
impressions like feelings. From this we generate less vivid ideas. 
Memories are merely faint copies of impressions. Through the 
imagination we can generate further ideas by recombining 
elements of ideas we already have. So through impressions we 
get the idea of a lizard and the idea of a bird. We can then 
generate the idea of a dragon by imaginatively combining 
elements of each. In cooking up new ideas from old ideas, the 
imagination is guided by associating relations like resemblance, 
contiguity (next-to-ness) and cause and effect. So, for example, 
an impression of a grapefruit might lead me to think of an orange 
due to their similarity. The thought of my bicycle might lead me 
to think of the ride I plan to go on this weekend. Through the 
association of cause and effect, my idea of a struck match leads 
me to the idea of a flame. The last of these principles of 
association, cause and effect, turns out to be faulty for reasons 
we will examine shortly. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

The imagination is not merely a source of fancy and fiction. The 
imagination also includes our ability to understand things when 
we reason well in formulating new ideas from old ones. Think of 
our imagination here as just our capacity for making mental 
images, or, more broadly, representations. Our imagination is 
involved as much in representing things accurately as it is in 
representing things fancifully. 

Hume empiricism is the view that all of our knowledge of the 
world is ultimately based on sense experience. To get a clear 
picture, we’ll need to dive in to a bit more detail. Hume 
distinguishes 

71 

our beliefs into two categories, matters of fact and relations 
among ideas. Matters of fact are beliefs about how the world is. 
His empiricism consists in the idea that all matters of fact are 
ultimately justified a posteriori, which just means based on sense 
experience. Beyond matters of fact, we also have beliefs that are 
understood a priori or independent of experience. These are 
mere relations among ideas, conceptual truths like “All bachelors 
are unmarried.” Relations among ideas, which we can know a 
priori, tell us nothing about the world. Knowing that all bachelors 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

are married gives you no reason to believe that David is a 
bachelor, for instance. A priori justification of relations among 
ideas gives us no knowledge of how things are in the world, it 
only gives us an understanding of how ideas are related to each 
other. 

We can summarize Hume’s empiricism in this table: 

Matters of fact (This includes all our knowledge of the world) 

Relations among ideas (This concerns only things that are 
conceptually true or false) 

justified a posteriori (on the basis of sense experience) 

Justified a priori (independent of sense experience) 

For example: David is a bachelor 

For example: All bachelors are unmarried 

On this view, if a belief can’t be justified a posteriori as matter of 
fact or a priori as a relation among ideas, then it can’t be justified. 
Skepticism will be the result whenever something can’t be 
justified in one of these two ways. This strategy, known as 
Hume’s Fork, is deployed in arguing for a variety of skeptical 
results. Hume argues that we can’t have knowledge of causation, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

the rationality of inductive argument, morality, or even the 
existence of an external world by clever applications of Hume’s 
Fork. First, we’ll examine the application of Hume’s fork to the 
cases of causation and induction. Then we’ll consider a few 
further skeptical results Hume argues for. 

Let’s take note of the logical form of Hume’s Fork. According to 
Hume’s empiricism, if we can justify knowledge of something, it 
must be justified either a posteriori through sense experience, if 
it is a substantive matter of fact, or it can be justified a priori as 
a relation among ideas, if it is merely a conceptual truth that 
makes no substantive claim about the world. If something can’t 
be justified in one of these two ways, then we reach the skeptical 
conclusion that we can’t have knowledge of it. Here’s the 
argument strategy of Hume’s Fork stated more formally: 

1. If knowledge of X is justifiable, then either X can be justified a 
posteriori or X can be justified a priori. 

2. X can’t be justified a posteriori 

3. X can’t be justified a prior 

4. So, knowledge of X is not justifiable (skeptical conclusion) 

Now consider just the logical form: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

1. If P, then Q or R 

2. Not Q 

72 

3. Not R 

4. Therefore, not P 

Recall that a valid argument is one where if the premises are true, 
then the conclusion must be true. Alternatively, a valid argument 
is an argument where there is no logically possible way for all 
the premises to be true and the conclusion false. 

Can you see the validity of the argument strategy behind Hume’s 
Fork? 

Hume’s Skepticism about Causation 

When we examine our everyday idea of causation, Hume says we 
find four component ideas: 

• the idea of a constant conjunction of cause and effect 
(whenever the cause occurs, the effect follows). 

• the idea of the temporal priority of the cause (the cause 
happens first, then the effect). 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

• the idea of causes and effects being contiguous (next to each 
other) in space and time. 

• the idea of a necessary connection between the cause and the 
effect. 

So, for instance, the idea that striking a match causes it to light is 
made up of the idea that whenever similar matches are struck 
(under the right conditions), they light, plus the idea of the striking 
happening first, and the idea of the striking and the lighting 
happen right next to each other in time and space, and, finally, 
the idea that the striking somehow necessitates or makes the 
match light. 

So far, we have just examined a relation of ideas that is knowable 
a priori. Our idea of causation consists in these four more basic 
ideas of constant conjunction, temporal priority of the cause, 
contiguity in space and time and a necessary connection. 

Now let’s consider these component ideas and ask whether they 
all have an empirical basis in corresponding sense impressions. 
We do have sense impressions of the first three: the constant 
conjunction of cause and effect, the temporal priority of the 
cause, and the contiguity of cause and effect. But Hume argues 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

that we lack any corresponding empirical impression of necessary 
connections between causes and effects. We don’t observe 
anything like the cause making the effect occur. As Hume puts 
the point, 

When we look about us towards external objects, and consider 
the operation of causes, we are never able, in a single instance, 
to discover any power or necessary connexion; any quality, which 
binds the effect to the cause, and renders the one an infallible 
consequence of the other. We only find, that the one does 
actually, in fact, follow the other. (An Enquiry Concerning Human 
Understanding, Section VII) 

73 

Now we have explored one prong of Hume’s Fork and found that 
while three of the component ideas in our complex idea of 
causation have a basis in sense experience, the fourth, that of a 
necessary connection between cause and effect, is not 
something we can know a posteriori on the basis of sense 
experience. 

Turning to the second prong of Hume’s fork, can we have a priori 
knowledge of causes necessitating their effects. This won’t work 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

either. There is nothing in the idea of a cause (say, the striking of 
the match) that contains the idea of its effect (the lighting of the 
match). We can imagine a world where the first event produces 
something very different, or nothing at all. There is nothing 
conceptually absurd in the idea of a world where struck matches 
bloom like flowers rather than igniting in flame. Necessary 
connections between causes and effects aren’t mere relations of 
ideas that can be known a priori. For this reason, Hume denies 
that we have rational grounds for thinking that causes do 
necessitate their effects. 

So, we have identified a component of our idea of causation, the 
idea of a necessary connection, the sense in which the cause 
“makes” the effect happen, which can’t be justified either a 
posteriori through sense experience or a priori as a conceptually 
true relation among ideas. The result is skepticism about 
causation. We can’t have knowledge of any event causing 
another. 

Maybe this isn’t so bad, since we can still have knowledge of the 
other three components of our idea of causation. Maybe this will 
be enough for science. Bertrand Russell thought so at one time. 
But things are about to get worse, because in the absence of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

necessary connections between causes and effects, another 
application of Hume’s fork will lead us to skepticism about the 
rationality of inductive reasoning. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกท่าน วันนี้เราจะมาพบกับนักปรัชญาอีกสองท่านใน
กลุ่มประสบการณ์นิยมที่จะทำให้เราต้อง "อึ้ง" กับขอบเขตความรู้ของมนุษย ์
คนแรกคือ  

จอร์จ บาร์คลีย์ และคนที่สองคือยักษ์ใหญ่ผู้ทรงอิทธิพลที่สุดคนหนึ่งนั่นคือ 
เดวิด ฮูม ครับ 

1. จอร์จ บาร์คลีย์ (George Berkeley): "โลกคือไอเดีย"บาร์คลีย์ (1685-
1753) นำหลักการประสบการณ์นิยมของล็อคมาดันให้สุดทางจนเกิดเป็น
แนวคิด "จิตนิยม" (Idealism) * ไม่มีวัตถุ มีแต่จิต: เขาโต้แย้งล็อคว่า เราไม่มี
หลักฐานทางประสาทสัมผัสใดๆ เลยที่บอกว่ามี "สสารทางกายภาพ" อยู่
เบื้องหลังสิ่งที่เราเห็น เราเห็นแค่สี ได้กลิ่น ได้ยินเสียง ซึ่งทั้งหมดเป็น "ไอเดีย" 
ในจิตใจเท่านั้น1การมีอยู่คือการถูกรับรู้: สำหรับบาร์คลีย์ การที่โต๊ะตัวหนึ่งมี
อยู่ หมายความว่า "มันถูกมองเห็นหรือสัมผัสอยู่"แล้วถ้าเราไม่อยู่ล่ะ? 
นักศึกษาอาจสงสัยว่า ถ้าอาจารย์เดินออกจากห้องไป โต๊ะมันจะหายวับไป
ไหม? บาร์คลีย์ตอบว่า "ไม่หายครับ" เพราะมี "พระเจ้า" คอยมองดูทุกสรรพ
สิ่งอยู่ตลอดเวลา โลกจึงยังคงดำรงอยู่เป็นไอเดียในจิตของพระเจ้านั่นเอง 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. เดวิด ฮูม (David Hume): นักสงสัยนิยมผู้ยิ่งใหญ่ฮูม (1711-1776) คือผู้
ที่เขย่ารากฐานความรู้ของมนุษย์จนสั่นคลอน เขาเริ่มต้นด้วยการแบ่งสิ่งที่อยู่
ในจิตเราออกเป็น 2 อย่าง:ความประทับใจ (Impressions): สิ่งที่ชัดเจน 
รุนแรง เช่น ความรู้สึกตอนโดนไฟลวก หรือตอนเห็นภาพตรงหน้า
แนวความคิด (Ideas): สิ่งที่จางกว่า เช่น ความทรงจำเรื่องโดนไฟลวก หรือ
การจินตนาการถึงมังกร (ซึ่งเกิดจากการเอาไอเดีย "กิ้งก่า" มาผสมกับ "นก")"
ง่ามของฮูม" (Hume’s Fork)ฮูมเสนอเครื่องมือคัดกรองความรู้ที่เรียกว่า 
"ง่าม" (Fork) โดยบอกว่าความรู้ที่ยอมรับได้มีแค่ 2 ประเภทเท่านั้น:
ความสัมพันธ์ของแนวคิด (Relations of Ideas): เป็นจริงโดยนิยาม เช่น "คน
โสดคือคนที่ยังไม่แต่งงาน" หรือ $2 + 2 = 4$ เรารู้อยู่ในหัวได้เลยโดยไม่ต้อง
ออกไปดูโลก แต่มันไม่ได้บอกอะไรใหม่เกี่ยวกับโลกภายนอกข้อเท็จจริง 
(Matters of Fact): ความรู้เกี่ยวกับโลกที่ต้องใช้ประสบการณ์ตรวจสอบ เช่น 
"พรุ่งนี้พระอาทิตย์จะขึ้น"หากความเชื่อใดไม่อยู่ใน 2 ง่ามนี้ ฮูมบอกว่าให้ 
"โยนมันทิ้งลงกองไฟ" เพราะมันไม่ใช่ความรู้ที่แท้จริง! 

3. ฮูมกับการทำลายความเชื่อเรื่อง "เหตุและผล" (Causation)นี่คือหมัดเด็ด
ของฮูมครับ ปกติเราเชื่อว่า "การจุดไม้ขีด" คือ เหตุ และ "ไฟติด" คือ ผล และ
เราคิดว่ามันมี "พลังลึกลับ" (Necessary Connection) ทีเ่ชื่อมให้เหตุต้องทำ
ให้เกิดผลเสมอแต่ฮูมใช้ "ง่าม" ของเขามาทดสอบ:เรารู้เห็นพลังนั้นผ่าน
ประสาทสัมผัสไหม? ไม่เลย เราเห็นแค่ไม้ขีดขยับ แล้วเราก็เห็นไฟติด (เห็นแค่
ลำดับเหตุการณ์) แต่เราไม่เคยเห็น "ตัวการเชื่อม"มันเป็นความจริงทางตรรกะ
ไหม? ก็ไม่ เพราะเราสามารถจินตนาการได้ว่าจุดไม้ขีดแล้วกลายเป็นดอกไม้



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

บานออกมา มันไม่ขัดแย้งในตัวเองเหมือนการบอกว่า "วงกลมมีเหล่ียม"สรุป
ของฮูม: เราไม่มีทาง "รู้" ได้เลยว่าเหตุและผลมีอยู่จริง สิ่งที่เรามีคือแค่ "ความ
เคยชิน" (Habit) ทีเ่ห็นมันเกิดคู่กันบ่อยๆ จนจิตเรามโนไปเองว่ามันต้องเชื่อม
กันสรุปส่งท้ายจากอาจารย์นักศึกษาครับ คำสอนของฮูมทำให้วิทยาศาสตร์
ถึงกับสะเทือน เพราะถ้าเราพิสูจน์ "เหตุและผล" ไม่ได้ เราจะมั่นใจได้อย่างไร
ว่าการทดลองในวันนี้จะให้ผลเหมือนเดิมในวันพรุ่งนี้?ในครั้งหน้า เราจะไปดู
ว่าความสงสัยของฮูมนำไปสู่ปัญหาเรื่อง "การอนุมาน" (Induction) ได้
อย่างไร... แต่สำหรับวันนี้ ลองถามตัวเองดูนะครับ: "ถ้าความรู้ทั้งหมดมาจาก
ประสบการณ์ แล้วเราจะมั่นใจในอนาคตที่ยังไม่เกิดขึ้นไดอ้ย่างไร?"คุณอยาก
ให้อาจารย์ช่วยขยายความ "ง่ามของฮูม" ในแง่ของการนำไปใช้ตัดสินเรื่อง
ความเชื่ออ่ืนๆ อีกไหมครับ? 

.............................. 

 

Hume’s Skepticism about Induction 

Closely related to Hume’s skepticism about causation is Hume’s 
skepticism about inductive reasoning. Inductive argument, in its 
standard form, draws a conclusion about what is generally the 
case, or what will be the case in some future instance, from some 
limited number of specific observations. The following is an 
example of a typical inductive argument: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

1. Every observed sample of water heated to well over 100 C has 
boiled. 

2. Therefore, whenever water is heated to well over 100 C, it 
boils. 

Here we make an inference from the cases we have observed to 
a broader class of all the times water has been heated to 100C. 
So inductive arguments like the one above are not deductively 
valid, which is OK because they aren’t aiming at validity. They are 
aiming at inductive strength. But then what justifies the inference 
from the premise to the conclusion of an inductive argument? 

Hume suggests that every inductive argument has a principle of 
induction as a suppressed premise, and it is this principle of 
induction that renders the inference from premises to conclusion 
rational. This principle of induction tells us roughly that 
unobserved instances tend to 

74 

follow the pattern of observed instances. So, according to Hume, 
inductive arguments really go something like this: 

1. Every observed sample of water heated to over 100 C has 
boiled. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. (Unobserved cases tend to follow the pattern of observed 
cases) 

3. So, whenever water is heated to over 100 C, it boils. 

Of course, the argument still isn’t valid, but that’s not what we 
are aiming for in induction. Given the hidden second premise - 
our principle of induction - we can reasonably hold that the 
premises taken together give us good grounds to accept that the 
conclusion is probably true. However, if this principle of 
induction, now given as premise 2, is to render inductive 
inferences rational, then we need some grounds for thinking that 
it is true. Here is we are about to skewer the principle of induction 
with Hume’s Fork. 

Our principle of induction is a substantive claim about how the 
world is. The world might have been completely random with 
no patterns we can discern between different kinds of events. 
Since our principle of induction is a substantive claim about the 
world that might have been false, it cannot be justified a-priori 
as a mere relation among ideas. 

Next, since our principle of induction is a claim that is supposed 
to hold generally, not just in a specific instance, an a posteriori 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

justification for our principle of induction based on empirical 
evidence would itself be an inductive generalization. But this 
won’t work since the rationality of inductive argument depends 
the principle of induction, the very thing we are trying to justify. 
Any inductive argument for the principle of induction would 
assume just what it is trying to show as a premise. This would be 
circular reasoning. So, Hume concludes, we have no rational 
grounds for accepting inductive inferences. 

Think about the ramifications of Hume’s skepticism about 
induction. If inductive argument is not rational, then we have no 
reason at all to think the sun will rise tomorrow. Here we aren’t 
worried about improbable possibilities like the sun getting blown 
to bits by aliens before tomorrow morning. Lack of certainty is 
not the issue here. Hume’s argument against the rationality of 
inductive reasoning implies that all of our experience of the sun 
regularly rising gives us no reason to think its rising tomorrow is 
even likely to happen. If this sounds crazy, then we have a 
problem because it is not easy to find a defect in Hume’s 
reasoning. This is why philosophers speak of the Problem of 
Induction. Very few are prepared to accept Hume’s skepticism 
about induction. But in the two and a half centuries that have 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

passed since Hume died, we have yet to settle on an entirely 
satisfactory solution to the problem of induction. We’ll consider 
the problem of induction further when we take up the 
Philosophy of Science in the next chapter. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกท่าน วันนี้อาจารย์จะพาทุกคนไปพบกับ "ระเบิดเวลา" 
ลูกใหญ่ที่ เดวิด ฮูม ฝังไว้ในรากฐานของวิทยาศาสตร์และวิถีชีวิตประจำวัน
ของเรา นั่นคือ "ปัญหาของการอนุมาน" (The Problem of Induction) ครับ
จากครั้งก่อนที่เราคุยกันว่า ฮูมสงสัยในเรื่อง "เหตุและผล" ครั้งนี้เขาจะไปไกล
กว่านั้น โดยการตั้งคำถามว่า "เรามีเหตุผลจริงๆ หรือเปล่าที่เชื่อว่าอนาคตจะ
เป็นเหมือนอดีต?" 

1. การอนุมาน (Induction) คืออะไร?โดยปกติแล้ว มนุษย์เราเรียนรู้โลกผ่าน
การสังเกตซ้ำๆ แล้วสรุปเป็นกฎทั่วไป เช่น:ที่ผ่านมา ทุกครั้งที่ฉันต้มน้ำถึง 
$100^{\circ}C$ น้ำจะเดือดดังนั้น ต่อไปในอนาคต เมื่อต้มน้ำถึง 
$100^{\circ}C$ มันก็จะเดือดเสมอในทางตรรกศาสตร์ เราเรียกการสรุป
แบบนี้ว่า "การอนุมาน" (Induction) ซึ่งไม่ได้ต้องการความถูกต้องแบบ 
100% เหมือนคณิตศาสตร์ แต่ต้องการ "ความน่าเชื่อถือ" (Inductive 
Strength) ทว่าฮูมถามว่า: อะไรคือสิ่งที่รับประกันว่าข้อสรุปนั้นน่าเชื่อถือ
จริง? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. "กฎแห่งความสม่ำเสมอ" (The Principle of Induction)ฮูมชี้ให้เห็นว่า 
ทุกครั้งที่เราใช้การอนุมาน เรากำลังแอบยอมรับ "ข้ออ้างลับๆ" (Suppressed 
Premise) อย่างหนึ่งไว้ในใจเสมอ นั่นคือ:"เหตุการณ์ที่เรายังไม่เห็น จะเป็นไป
ตามรูปแบบของเหตุการณ์ที่เราเคยเห็นมาแล้ว"หากไม่มีกฎข้อนี้ การสังเกต
ในอดีตก็ไม่มีค่าอะไรเลยในการทำนายอนาคต ทีนี้อาจารย์จะพาใช้ "ง่ามของ
ฮูม" (Hume’s Fork) มาเสียบเจ้ากฎข้อนี้ดูครับ ว่ามันเป็นความรู้ที่แท้จริง
หรือไม?่ 

3. เมื่อ "กฎการอนุมาน" ถูกเสียบด้วยง่ามของฮูมฮูมพิจารณาว่ากฎที่ว่า 
"อนาคตต้องเหมือนอดีต" อยู่ในกลุ่มไหน:มันเป็นความสัมพันธ์ของแนวคิด 
(Relation of Ideas) หรือไม่?คำตอบคือ ไม่: เพราะเราสามารถจินตนาการ
ถึงโลกที่พรุ่งนี้ทุกอย่างเปลี่ยนไปโดยสิ้นเชิง (เช่น ต้มน้ำแล้วกลายเป็นน้ำแข็ง) 
ได้โดยไม่ขัดแย้งทางตรรกะ ดังนั้นมันไม่ใช่ความจริงที่รู้ได้ด้วยเหตุผลเพียง
อย่างเดียว (a priori)มันเป็นข้อเท็จจริง (Matter of Fact) หรือไม่?คำตอบ
คือ ไม่: เพราะถ้าคุณบอกว่า "ก็ที่ผ่านมาอนาคตมันเหมือนอดีตตลอดนี่นา" 
นั่นแปลว่าคุณกำลังใช้ การอนุมาน เพื่อมาพิสูจน์ การอนุมาน (Circular 
Reasoning) ซึง่ในทางวิชาการถือเป็นการให้เหตุผลแบบวนอ่างที่ใช้ไม่ได้
ครับ 

บทสรุปของฮูม: เราไม่มีเหตุผลทางตรรกะใดๆ เลยที่จะยอมรับการอนุมาน!4. 
ผลกระทบที่น่าสะพรึงกลัว (Ramifications)นักศึกษาครับ ฟังดูเหมือนเป็น
แค่เรื่องเล่นคำในห้องเรียนปรัชญาใช่ไหมครับ? แต่ลองคิดดูดีๆ:ถ้าการ
อนุมานไม่มีเหตุผลรองรับ เราก็ไม่มีเหตุผลที่จะเชื่อว่า พรุ่งนี้พระอาทิตย์จะ



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ขึ้นเราไม่มีเหตุผลที่จะเชื่อว่า ยาที่เคยรักษาโรคได้ จะยังรักษาได้ในวันพรุ่งนี้
เราไม่มีเหตุผลที่จะเชื่อว่า แรงโน้มถ่วงจะยังทำงานเมื่อเราก้าวเท้าออกจาก
เตียงฮูมไม่ได้บอกว่ามันจะไม่เกิดขึ้นนะครับ เขาแคบ่อกว่าเรา "ไม่มีเหตุผล
ทางปัญญา" (No rational grounds) ที่จะไปมั่นใจขนาดนั้น สิ่งที่เรามีเป็นแค่ 
"ความเคยชิน" หรือสัญชาตญาณสัตว์เท่านั้นเอง 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ปัญหาของฮูม (The Problem of Induction) เป็นปัญหาที่นักปรัชญาและ
นักวิทยาศาสตร์พยายามแก้กันมาตลอด 250 ปี แต่ก็ยังไม่มีใครให้คำตอบที่
สมบูรณ์แบบได้ 100% แม้แต่วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ก็ยังต้องยอมรับว่า
รากฐานของมันวางอยู่บนความเชื่อที่พิสูจน์ไม่ได้ข้อนี้ 

นักศึกษาครับ... ในเมื่อเราพิสูจน์ไม่ได้ว่าพรุ่งนี้โลกจะยังเหมือนเดิมไหม ทำไม
เราถึงยังกล้าใช้ชีวิตและวางแผนสำหรับอนาคตอยู่? เป็นเพราะเรามี "เหตุผล" 
หรือเป็นเพราะเราแค่ "เคยชิน" จนเลิกตั้งคำถามไปเองครับ? 

ในบทหน้า เราจะก้าวเข้าสู่ ปรัชญาวิทยาศาสตร์ (Philosophy of Science) 
เพื่อดูว่าเหล่านักวิทยาศาสตร์พยายามรับมือกับ "ระเบิด" ของฮูมลูกนี้อย่างไร 
ใครอยากรู้คำตอบบ้าง? เจอกันคาบหน้าครับ! 

............................. 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

Morality 

Some of Hume’s skeptical results are not so surprising given his 
Empiricism. Hume is skeptical about objective moral truths, for 
instance. We don’t get to observe rightness and wrongness in the 
way we can see colors and shapes, for instance. Suppose we 
witness some boys torturing a dog. We might see them strike the 
dog with a stick and we might hear the dog yelp. But we have no 
sense impression of the wrongness of how the boys are treating 
the dog. The idea that there are objective moral truths, according 
to Hume, is a mistaken projection of our subjective moral 
sentiments. 

Doubts about morality on the grounds that we can’t prove moral 
claims true or false on the basis of evidence are now 
commonplace. This much is in line with Hume’s thinking. But 
people often appeal to disagreement about moral matters as 
support for moral skepticism, and Hume would not go along with 
this. There are moral issues where people disagree like whether 
the death penalty is justifiable, the morality of abortion in various 
cases, whether drug use should be prosecuted as a crime. Points 
of disagreement like these get a good deal of attention, but they 
are actually the exceptions to much broader moral agreement. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

We generally think it is generally good to be honest. Being 
prejudiced or manipulative is widely recognized as morally bad. 
Nobody thinks is morally OK to torture innocent puppies just for 
fun. We all think that theft, fraud and assault are morally wrong. 
Hume thought agreement about morality, not disagreement, was 
the striking fact that calls out for explanation. Hume thinks we 
can find an explanation for broad agreement on morality in our 
generally held moral sentiments. By and large, we all value 
kindness and disvalue cruelty. Hume thinks such sentiments are 
built into human psychology. Our moral judgments, on Hume’s 
view, aren’t claims about what is objectively true. Rather they 
are expressions of our subjective but generally shared moral 
sentiments. 

So, Hume would not be impressed with the popular opinion that 
morality is subjective because people have different moral views 
(we might also note that people have differing opinions about all 
sorts of things that are clearly objective matters). His skepticism 
about morality is based entirely on his empiricism and our lack 
of sense impressions of right and wrong. 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

The External World 

All of our reasoning about the external world is based on the 
idea of causation. Our beliefs about the external world are based 
on the idea that things going on in the external world cause our 
sense impressions. So, Hume’s skepticism about causation 
undermines our reason for thinking there is a world beyond our 
mind. 

More generally, our evidence for what we can know begins with 
our impressions, the mental representations of sense experience. 
We assume that our impressions are a reliable guide to the way 
things are, but this is an assumption we can’t rationally justify. 
We have no experience beyond our impressions that could 
rationally certify that our impressions correspond in any way to 
an external reality. Our assumption that our impressions do 
correspond to an external reality is a rationally unsupportable 
product of our imagination. 

76 

God 

Unlike Locke and Berkeley, Hume’s rigorous Empiricism leads him 
to skepticism about religious matters. To avoid censorship or 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

persecution, critics of religious belief in the 18th century 
exercised caution in various ways. Hume’s earliest challenge to 
religious belief, an essay on miracles, was removed from his early 
work, his Treatise of Human Nature, and published only in his 
later Enquiries Concerning Human Understanding. In this essay, 
Hume argues that the belief in miracles can never be rational. A 
miracle is understood to be a violation of the laws of nature 
resulting from Divine will. But, argues Hume, the weight of the 
evidence of our experience overall will always give us stronger 
reason to mistrust our senses in the case of a seemingly 
miraculous experience than to doubt the otherwise consistently 
regular course of events in our experience. Testimony by others 
of miracles is on even shakier ground. No testimony is sufficient 
to establish a miracle, unless the testimony be of such a kind, 
that its falsehood would be more miraculous than the fact which 
it endeavors to establish. (Enquiries Concerning Human 
Understanding, Section 10) 

Among educated people in the 18th century, religious belief was 
thought to be supported not just by Divine revelation, but by our 
experience of the natural world as well. When we look to the 
natural world we find impressive harmony in the natural order of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

things. The various species all seem well suited to their 
environments and ecological stability is maintained by the 
various roles organism play in their environments. To the 
discerning mind in search of an explanation, the order and 
harmony we find in the world looks very much like the deliberate 
work of a Divine creator. This line of thought is known as the 
Argument from Design. Hume’s last work, his posthumously 
published Dialogues of Natural Religion, aimed to undermine 
many arguments for the existence of God, including the Design 
Argument. 

According to Hume, the Design Argument is a weak argument by 
analogy. We have reason to think that machines are the product 
of human design because we are familiar with their means of 
production. But we have no analogue in the case of the universe. 
We have not observed its creation. The alleged similarity of the 
universe to machines designed by humans is also suspect. We do 
find regularities in nature, but only in the small corner of nature 
we are familiar with. The regularity, order, and harmony we do 
find don’t provide enough of the appearance of design to warrant 
positing an intelligent designer, according to Hume. But suppose 
we do think the natural world bears the marks of a designer’s 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

craftsmanship. The only sorts of designers we are familiar with 
are people like us. But that doesn’t tell us much about what 
sorts of being could be designers of complex harmonious 
systems. So even assuming we find the appearance of design in 
nature, we have little grounds to think that it is the product of a 
personal god or any sort of entity we can relate to. 

Charles Darwin’s theory of evolution by natural selection 
provides a naturalistic account of the appearance of design in life 
forms. Thanks to providing a developed naturalistic alternative to 
the hypothesis of design by a Divine creator, Darwin probably had 
the greater impact in 

77 

undermining the design argument for the existence of God. 
Darwin cites Hume as among his major influences, and there are 
a number of passages in Hume’s writing that foreshadow insights 
that Darwin developed. 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้อาจารย์จะพาทุกคนมาถึง "สถานีสุดท้าย" 
ของปรัชญาของ เดวิด ฮูม ซึ่งเป็นส่วนที่แหลมคมที่สุด เพราะเขาจะใช้ความ
สงสัยนิยม (Skepticism) ของเขาเข้าจัดการกับเรื่องที่มนุษย์ให้ความสำคัญ
มากที่สุด 3 เรื่อง คือ ศีลธรรม, โลกภายนอก และพระเจ้า ครับ 

 

1. ศีลธรรม: ความดีความชอบไม่มีอยู่จริงในโลก? 

ฮูมต้ังข้อสังเกตว่า ในฐานะนักประสบการณ์นิยม เราไม่เคย "เห็น" ความผิด
หรือความถูกได้เหมือนที่เราเห็นสีหรือรูปทรงเลย 

ตัวอย่าง: หากเราเห็นกลุ่มเด็กเกเรกำลังทรมานสุนัข เราเห็นเด็กใช้ไม้ตี เราได้
ยินเสียงสุนัขร้องเอ๋ง แต่เราเคยเห็น "ความเลวทราม" ของการกระทำนั้นด้วย
ตาไหม? 

คำตอบของฮูม: ไม่ครับ ความรู้สึกว่า "มันผิด" ไม่ได้อยู่ในเหตุการณ์ แต่มันคือ 
"ความรู้สึกส่วนตน" (Subjective Sentiment) ที่เราฉาย (Project) ออกไป
ใส่เหตุการณ์นั้นเอง 

แต่ฮมูก็ไม่ได้บอกว่าศีลธรรมเป็นเรื่องมั่วซั่วนะครับ เขาแปลกใจด้วยซ้ำที่
มนุษย์ส่วนใหญ่มี "ความรู้สึกร่วม" กัน เช่น เราทุกคนต่างรังเกียจการทารุณ
สัตว์และชื่นชมความเมตตา ฮูมจึงสรุปว่าศีลธรรมไม่ใช่ความจริงสากลที่มา
จากสวรรค์หรือเหตุผล แต่เป็น "จิตวิทยาพ้ืนฐาน" ที่มนุษย์ส่วนใหญ่มีร่วมกัน
ครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. โลกภายนอก: เราติดอยู่ในคุกของความคิด? 

นี่คือจุดที่น่ากลัวที่สุดของฮูมครับ เขาบอกว่าหลักฐานเดียวที่เรามีเกี่ยวกับ
โลกคือ "ความประทับใจ" (Impressions) หรือภาพที่ปรากฏในหัวเรา 

เรา "สมมติ" เอาเองว่ามีโลกภายนอกที่เป็นวัตถุจริงๆ มาทำให้เกิดภาพในหัว 

แต่ในทางเหตุผล เราพิสูจน์ไม่ได้เลย! เพราะเราไม่สามารถก้าวเท้าออกจาก
หัวตัวเองไปดู "โลกที่แท้จริง" โดยไม่ผ่านประสาทสัมผัสได้ 

ดังนั้น ความเชื่อว่ามีโลกภายนอกอยู่จริงๆ จึงเป็นเพียง "ผลผลิตของ
จินตนาการ" ที่เราสร้างขึ้นเพื่อความสะดวกในการใช้ชีวิตเท่านั้นเองครับ 

 

3. ศาสนาและพระเจ้า: การท้าทายด้วยหลักฐาน 

ฮูมขึ้นชื่อว่าเป็นนักคิดที่ใจกล้ามากในศตวรรษที่ 18 เขาโจมตีความเชื่อทาง
ศาสนาผ่าน 2 ประเด็นหลัก: 

 

ก. เรื่องปาฏิหาริย์ (Miracles) 

ฮูมบอกว่าปาฏิหาริย์คือการ "ฝืนกฎธรรมชาติ" เช่น คนตายแล้วฟื้น หรือเดิน
บนน้ำ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

เขาให้เหตุผลว่า: ประสบการณ์ทั้งชีวิตของเราบอกว่ากฎธรรมชาติมีความ
สม่ำเสมอมาก (เช่น คนตายแล้วไม่ฟื้น) 

ดังนั้น เมื่อมีคนมาบอกว่าเกิดปาฏิหาริย์ โอกาสที่คนนั้นจะโกหกหรือตาฝาด 
ย่อมมีมากกว่าโอกาสที่กฎธรรมชาติจะถูกฝ่าฝืนจริงๆ ### ข. ข้อโต้แย้งเรื่อง
การออกแบบ (The Design Argument) ในยุคนั้น คนเชือ่ว่าโลกที่ซับซ้อน
และลงตัวเหมือนนาฬิกา ต้องมี "ผู้สร้าง" (เหมือนนาฬิกาก็ต้องมีช่างทำ
นาฬิกา) 

ฮูมแย้งว่า: นี่เป็นการเปรียบเทียบที่อ่อนแอเกินไป เราเคยเห็นการสร้าง
นาฬิกา แต่เรา ไม่เคยเห็นการสร้างจักรวาล * ความเป็นระเบียบที่เราเห็นอาจ
เกิดจากกลไกธรรมชาติอ่ืนๆ ที่เรายังไม่รู้จักก็ได้ ไม่จำเป็นต้องเป็นพระเจ้า
เสมอไป 

 

4. จากฮูมสู่ดาร์วิน (From Hume to Darwin) 

สิ่งที่ฮูมคาดการณ์ไว้ในเชิงปรัชญา ได้รับการพิสูจน์ในเชิงวิทยาศาสตร์ในเวลา
ต่อมาโดย ชาลส์ ดาร์วิน 

ดาร์วินเสนอทฤษฎีการคัดเลือกตามธรรมชาติ (Natural Selection) ซึ่ง
อธิบายว่าความซับซ้อนของสิ่งมีชีวิตเกิดขึ้นได้เองตามธรรมชาติโดยไม่ต้องมี 
"ผู้ออกแบบ" 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ดาร์วินเองก็ยอมรับว่าเขาได้รับอิทธิพลอย่างมากจากแนวคิดของฮูมครับ 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

นักศึกษาครับ ปรัชญาของฮูมอาจจะฟังดู "ใจร้าย" เพราะเขาทำลายทั้งความ
มั่นใจในเหตุและผล ศีลธรรม และความเชื่อทางศาสนา แต่สิ่งที่เขาเหลือไว้ให้
เราคือ "ความซื่อสัตย์ทางปัญญา" ว่าอะไรคือส่ิงที่เรารู้จริงๆ และอะไรคือส่ิงที่
เราแค่ "เชื่อ" ตามๆ กันมา 

ในบทเรียนหน้า เราจะไปดูกันว่าหลังจากที่ฮูมทำลายทุกอย่างจนพังพินาศ
แล้ว นักปรัชญาผู้ยิ่งใหญ่อีกคนหนึ่งคือ "อิมมานูเอล คานท์" (Immanuel 
Kant) จะเข้ามา "กอบกู้" ความรู้และศีลธรรมคืนมาได้อย่างไร... มีใครรู้สึก 
"ค้างคา" กับความสงสัยของฮูมจนอยากรีบเรียนบทต่อไปบ้างไหมครับ? 

......................... 

 

The Self 

Descartes didn’t hesitate to infer the existence of himself from 
the certainty of his thinking. And it seems obvious to most of us 
that having thoughts implies the existence of a subject that 
thinks. Hume is more cautious on this point. For my part, when I 
enter most intimately into what I call myself, I always stumble 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

on some particular perception or other, of heat or cold, light or 
shade, love or hatred, pain or pleasure. I never can catch myself 
at any time without a perception, and never can observe 
anything but the perception.” (Treatise, 1.4.6.3) 

The contents of our immediate experience are just particular 
impressions and ideas. But we have no experience of any single 
unified self that is the subject of those experiences. The idea of 
a self, including the idea of the self as a soul, is a fanciful 
projection from our experiences. All we can say in an empirically 
grounded way of ourselves, according to Hume, is that we are 
just a bundle of experiences. 

We’ve given just given the briefest sketch of how Hume reaches 
his assorted skeptical conclusions. There are many further 
arguments and objections to consider, but hopefully we’ve 
covered enough to give you an appreciation for how carefully a 
strict and carefully reasoned Empiricism leads to a variety of 
skeptical conclusions. Hume’s skepticism about causation and 
induction may be the most surprising. We often hold up science 
as the paradigm of human intellectual achievement, and we tend 
think of science as pretty empirical. Yet Hume’s strict Empiricism 
seems to undercut science on the key notions of causation and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

induction. Perhaps scientific inquiry is not as strictly empirical as 
Hume’s epistemology. Or perhaps, as some have argued, science 
can get along fine without induction or causation. Still, if we are 
not comfortable with Hume’s skepticism about causation and 
induction, this might be cause to reconsider his Empiricism. And 
perhaps also the skepticism about morality it seems to invite. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาถึงหัวข้อที่ "จี๊ด" ที่สุดเรื่องหนึ่งของ 
เดวิด ฮูม นั่นคือเรื่อง "ตัวตน" (The Self) ครับ 

พวกเราส่วนใหญ่มักจะเชื่อเหมือนเดส์การ์ตส์ว่า "ในเมื่อมีความคิด ก็ต้องมี 'ผู้
คิด' สิ" แต่ฮูม นักประสบการณ์นิยมสายโหดของเรากลับตั้งคำถามว่า "ไหน
ล่ะ... ขอดูหลักฐานหน่อยว่า 'ตัวตน' ที่ว่านั้นหน้าตาเป็นยังไง?" 

 

1. ตัวตนคืออะไร? (The Bundle Theory) 

ฮูมลองสังเกตเข้าไปในใจตัวเองอย่างละเอียดที่สุด แล้วเขาก็พบความจริงที่
น่าตกใจครับ: 

เราเจอแต่ความรู้สึก: ฮูมบอกว่าเวลาเขามองเข้าไปข้างใน เขาเจอแต่ "ความ
ร้อนหรือความหนาว, แสงสว่างหรือเงา, ความรักหรือความเกลียด, ความ
เจ็บปวดหรือความสุข" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

เราไม่เคยเจอ "ตัวตน": เขาไม่เคยจับไดเ้ลยว่ามีสิ่งที่เรียกว่า "ตัวตน" (Self) ที่
อยู่นิ่งๆ โดยไม่มีความรู้สกึเหล่านี้ปนอยู่เลย 

สรุปของฮูม: ตัวตนหรือ "จิตวิญญาณ" ที่เราหลงเชื่อว่ามีอยู่จริง เป็นเพียงแค่ 
"มโนภาพ" ที่เราสร้างขึ้นมาเองเพื่อเชื่อมโยงประสบการณ์ที่กระจัดกระจาย
เข้าด้วยกันเท่านั้น ในความเป็นจริงเราเป็นแค่ "มัดรวมของประสบการณ์" (A 
bundle of experiences) ที่เปลี่ยนแปลงไปตลอดเวลาครับ 

 

2. เมื่อประสบการณ์นิยมทำลาย "วิทยาศาสตร์" 

นักศึกษาลองสังเกตดูนะครับว่า ความสงสัยนิยมของฮูมนั้น "รุนแรง" ขนาด
ไหน: 

ทำลายเหตุและผล: บอกว่าเรามโนไปเอง (Causation) 

ทำลายการอนุมาน: บอกว่าเราแค่ชินไปเอง (Induction) 

ทำลายศีลธรรม: บอกว่าเป็นแค่ความรู้สึกส่วนตัว (Morality) 

ทำลายตัวตน: บอกว่าเป็นแค่การรวมตัวกันของความรู้สึก (The Self) 

เรื่องที่ย้อนแย้งที่สุดก็คือ "วิทยาศาสตร์" ที่เรายกย่องว่าเป็นยอดเยี่ยมทาง
ปัญญา และเราเชื่อว่ามันเป็นเรื่องของ "ประสบการณ์" (Empirical) กลับถูก
ประสบการณ์นิยมของฮูมสั่นคลอนจนแทบไม่เหลือชิ้นดี เพราะวิทยาศาสตร์
ต้องพึ่งพาการอนุมานและเหตุผลอย่างมาก 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

3. บทสรุป: เราจะเอายังไงต่อกับฮูม? 

ถ้าเรายอมรับแนวคิดของฮูม 100% เราแทบจะไม่สามารถยืนยันความรู้อะไร
ได้เลย นอกจากสิ่งที่กำลังรู้สึกอยู่ในวินาทีนี้เท่านั้น แต่มนุษย์เรา (รวมถึง
นักวิทยาศาสตร์) ก็ยังใช้ชีวิตและทำวิจัยกันต่อได้ ซึ่งมีทางออกสองทางครับ: 

ทางแรก: วิทยาศาสตร์อาจจะไม่ต้องพึ่งพา "เหตุและผล" หรือ "การอนุมาน" 
ในแบบที่ฮูมเข้าใจก็ได้ 

ทางที่สอง: ถ้าเราไม่สบายใจกับบทสรุปที่ "มืดแปดด้าน" (Skeptical) ของฮูม 
นี่อาจเป็นสัญญาณว่า "ประสบการณ์นิยม" ของเขาอาจจะมีจุดบกพร่อง
บางอย่างที่ต้องแก้ไข 

 

ส่งท้ายจากอาจารย์ 

ฮูมทำหน้าที่เป็น "ผู้ทำลาย" ที่ยอดเยี่ยมครับ เขาชี้ให้เห็นว่าบ้านที่ชื่อว่า 
"ความรู้ของมนุษย์" นั้นมีรากฐานที่ผุพังแค่ไหน แต่การทำลายของเขานี่แหละ
ครับ ที่ไปปลุกยักษใ์หญ่คนสำคัญอย่าง อิมมานูเอล คานท์ ให้ตื่นจาก "ความ
หลับใหลทางปัญญา" เพื่อมาสร้างรากฐานใหม่ที่มั่นคงกว่าเดิม 

นักศึกษาครับ... หลังจากฟังเรื่อง "ตัวตนคือมัดรวมของความรู้สึก" แล้ว 
นักศึกษายังรู้สึกไหมว่า "คุณคนเมื่อวาน" กับ "คุณคนวันนี้" คือคนเดียวกัน
จริงๆ? หรือว่าคุณก็แค่เปลี่ยนไปตามความรู้สึกที่ผ่านเข้ามาในแต่ละวัน
เหมือนที่ฮูมบอกครับ? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

 

ในบทเรียนถดัไป เราจะไปดูคำถามที่น่าตื่นเต้นที่สุด: "เราจะกอบกู้ความจริง
คืนมาจากฮูมได้อย่างไร?" เตรียมพบกับบทสรุปที่ยิ่งใหญ่ในคาบหน้านะครับ! 

................................... 

 

Review and Discussion Questions 

1. Explain Locke’s distinction between primary and secondary 
qualities. 

2. While Locke thinks that having any thoughts depends on sense 
experience, he doesn’t think sense experience is the only source 
of our ideas. Explain. 

3. Explain Berkeley’s Idealism. 

4. How is Berkeley’s Idealism a response to Locke’s 
epistemology? 

5. Explain Hume’s view of the contents of the mind. 

6. What are ideas and impressions? How does Hume distinguish 
these? 

7. How does the imagination form new ideas, according to Hume? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

78 

8. How is Hume’s Empiricism grounded in his philosophy of the 
mind? 

9. How does Hume analyze our notion of the cause-effect 
relation? Explain Hume’s skepticism about causation. 

10. Why is Hume skeptical about the rationality of inductive 
argument? 

11. Explain Hume’s skepticism about morality. How does he 
argue for this view? 

12. Why does Hume deny that we can have knowledge of an 
external world? 

13. Why does Hume doubt we could ever have reason to believe 
in miracles? 

14. What is the Design Argument for the existence of God? 

15. Explain Hume’s objections to the Design Argument. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการสรุปบทเรียนเรื่อง กลุ่มประสบการณ์
นิยม (Empiricists) ซึ่งถือเป็นกลุ่มที่เปลี่ยนวิธีคิดของโลกสู่ความเป็น
วิทยาศาสตร์ อาจารย์ได้รวบรวมและแปลคำถามทบทวนสำคัญที่จะช่วยให้



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

พวกเราเข้าใจความแตกต่างระหว่าง ล็อค, บาร์คลีย์ และฮูม ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น
ครับ 

 

คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 

ส่วนของ จอห์น ล็อค (John Locke) 

จงอธิบายความแตกต่างระหว่าง คุณสมบัติปฐมภูมิ (Primary Qualities) 
และ คุณสมบัติทุติยภูมิ (Secondary Qualities) ตามทัศนะของล็อค 

แม้ล็อคจะเชื่อว่าการมีความคิดต้องพึ่งพาประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส 
แต่เขาไม่ได้คิดว่าประสาทสัมผัสคือ "แหล่งที่มาเดียว" ของไอเดียเรา จง
อธิบาย (ลองนึกถึงเรื่อง "การสะท้อนคิดภายใน" ดูครับ) 

ส่วนของ จอร์จ บาร์คลีย์ (George Berkeley) 

จงอธิบายแนวคิด จิตนิยม (Idealism) ของบาร์คลีย์ 

แนวคิดจิตนิยมของบาร์คลีย์ ถือเป็นการตอบโต้ญาณวิทยาของล็อคอย่างไร? 

ส่วนของ เดวิด ฮูม (David Hume) 

จงอธิบายทัศนะของฮูมเกี่ยวกับ "สิ่งที่อยู่ในจิต" (Contents of the mind) 

แนวความคิด (Ideas) และ ความประทับใจ (Impressions) คืออะไร? และ
ฮูมใช้เกณฑ์อะไรในการแยกแยะสองสิ่งนี้? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ตามทัศนะของฮูม จินตนาการ (Imagination) สร้างไอเดียใหม่ๆ ขึ้นมาได้
อย่างไร? 

ประสบการณ์นิยมของฮูม มีรากฐานมาจาก "ปรัชญาแห่งจิต" (Philosophy 
of mind) ของเขาอย่างไร? 

ฮูมวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง "ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุและผล" อย่างไร? และจง
อธิบายว่าทำไมเขาถึงสงสัยในเรื่องเหตุและผล (Skepticism about 
causation) 

ทำไมฮูมจึงสงสัยในความสมเหตุสมผลของ "การอนุมาน" (Inductive 
argument)? 

จงอธิบายความสงสัยนิยมของฮูมในเรื่อง ศีลธรรม (Morality) เขาให้เหตุผล
สนับสนนุทัศนะนี้อย่างไร? 

ทำไมฮูมถึงปฏิเสธวา่เราไม่สามารถมี "ความรู้" เกี่ยวกับ โลกภายนอก 
(External world) ได้? 

ทำไมฮูมจึงสงสัยว่าเราจะมีเหตุผลเพียงพอที่จะเชื่อเรื่อง ปาฏิหาริย ์
(Miracles)? 

ข้อโต้แย้งเรื่องการออกแบบ (Design Argument) เพื่อพิสูจน์การมีอยู่ของ
พระเจ้าคืออะไร? 

จงอธิบายข้อคัดค้านของฮูมที่มีต่อข้อโต้แย้งเรื่องการออกแบบนั้น 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ข้อแนะนำจากอาจารย์ 

นักศึกษาครับ คำถามเหล่านี้จะไล่เรียงจากการยอมรับประสาทสัมผัส (ล็อค) 
ไปสู่การปฏิเสธวัตถุ (บาร์คลีย์) และจบลงด้วยการตั้งคำถามกับทุกอย่าง
แม้กระทั่ง "เหตุผล" (ฮูม) 

หากนักศึกษาอ่านแล้วรู้สึกว่าข้อไหน "ท้าทายความเชื่อ" ของตัวเองมากที่สุด 
หรืออยากให้อาจารย์ลองยกตัวอย่างประกอบในข้อไหนเพิ่มเติม สามารถ
ถามมาได้เลยนะครับ อาจารย์อยากรู้ว่าพวกเราจะหาทาง "สู้" กับความสงสัย
ของฮูมได้อย่างไร! 

...................................... 

จบบทที่ 6 

 


