
 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

7. Philosophy of Science 

In high school you were probably introduced to something 
misleading called the scientific method. According to this picture 
of science, science proceeds by asking a question, formulating a 
hypothesis, designing an experiment to test the hypothesis, and 
analyzing the results to reach a conclusion. The experiment 
should be repeatable and the hypothesis is only considered well 
supported if our experimentation yields plenty of data in support 
of it. When we find plenty of data supporting our hypotheses, 
the pattern of reasoning employed is basic induction by 
enumeration where we generalize or predict based on observed 
patterns. 

While this model does describe a frequently employed method 
in science, it’s misleading to think of this as the scientific method. 
The disservice done to the actual practice of science by this bit 
of high school curriculum is really quite egregious. It’s as if you 
were shown how to play a C major scale on the piano and then 
told “there you go, that’s how to make music. That’s the 
method.” In actual practice, scientists employ a variety of 
methods that involve a broad range of patterns of reasoning, 
both inductive and deductive. Testing hypotheses often involves 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

things like hunting for clues, diagnosing unexpected results, 
engineering new ways of detecting evidence, and a great many 
things beyond designing experiments and generalizing based on 
the results of these. The support for a hypothesis is often a 
matter of inference to the best explanation rather than inductive 
generalization. Sometimes the best analysis of data seeks 
alternative explanations for data anomalies that do not fit with 
predictions rather than automatically counting such data as 
evidence against a hypothesis. 

Investigating the messy, gritty details that drive actual scientific 
practice is where the real action in the philosophy of science is 
today. Explaining how science advances human understanding of 
the world often requires a close examination of what’s going on 
in actual scientific practice. It is not uncommon for philosophers 
of science to describe their work as something like the science of 
science. Methods are not to be prescribed up front by the 
philosophical lords of epistemology. Rather, in contemporary 
philosophy of science we look to science to see what methods 
actually work, and then try to better understand the significance 
of these. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Over the past few chapters, we have covered a couple of classic 
skeptical problems. In the wake of Descartes and Hume you 
might worry that we can’t know much at all. Lots of people are 
willing to just let the matter rest there and think we can only 
have so many subjective opinions, even about scientific matters 
(witness, for instance, the skepticism generated by deniers of 
climate science). It’s hard, however, to take this uncritical 
skepticism seriously in the face of the truly impressive 
achievements of science over the past few centuries. Looking at 
these achievements, it seems we have powerful evidence for our 
ability to figure things out and get at many truths. So, the 
suggestion I want to make at the outset of this chapter is that the 
way to address the skeptical problems raised by Hume might be 
to examine more closely the methods by which we seem to 
attain knowledge and begin to sort out how they work in practice. 
In this 

80 

chapter we will trace a few developments over the course of the 
20th century with an eye to better understanding how the 
philosophy of science has developed into what it is today. We 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

will start with Logical Positivism, a broad empiricist movement of 
the early 20th century. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน ยินดีต้อนรับเข้าสู่บทใหม่ที่น่าตื่นเต้นไม่แพ้กัน นั่น
คือ "ปรัชญาวิทยาศาสตร์" (Philosophy of Science) ครับ 

ในบทที่แล้ว เดวิด ฮูม ได้ทิ้งคำถามที่น่ากังวลใจไว้ว่า เราจะมั่นใจใน
วิทยาศาสตร์ได้อย่างไรถ้า "การอนุมาน" (Induction) ไม่มีเหตุผลรองรับ? 
วันนี้เราจะมาดูว่า ในโลกความเป็นจริง วิทยาศาสตร์ทำงานอย่างไร และ
ปรัชญามองเรื่องนี้อย่างไรครับ 

 

1. รื้อถอน "วิธีการทางวิทยาศาสตร์" แบบเดิมๆ 

ในสมัยมัธยม พวกเรามักจะถูกสอนเรื่อง "วิธีการทางวิทยาศาสตร์" ที่เป็นสูตร
สำเร็จ: ตั้งคำถาม -> ตั้งสมมติฐาน -> ทดลอง -> วิเคราะห์ผล -> สรุป และ
บอกว่าถ้าทำซ้ำแล้วได้ผลเดิม นั่นคือความรู้ที่เชื่อถือได้ 

แต่อาจารย์อยากบอกว่า ภาพจำนี้ "คลาดเคลื่อน" และทำให้เราเข้าใจการ
ทำงานของวิทยาศาสตร์ผิดไปมากครับ! มันเหมือนกับมีคนสอนคุณกดล่ิม
เปียโนไล่โน้ตโด เร มี แล้วบอกว่า "นี่แหละคือวิธีการทำดนตรี" ทั้งที่ในความ
เป็นจริง ดนตรีมันซับซ้อนกว่านั้นมหาศาล 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. วิทยาศาสตร์ในโลกความเป็นจริง 

ในทางปฏิบัติ นักวิทยาศาสตร์ไม่ได้แค่ทำการทดลองแล้วสรุปแบบ "การ
อนุมานพื้นฐาน" (Basic Induction) เท่านั้น แต่พวกเขาใช้สารพัดวิธี ทั้งการ
สืบหาเบาะแส การวินิจฉัยผลลัพธ์ที่คาดไม่ถึง การคิดค้นเทคโนโลยีใหม่ๆ 
เพื่อตรวจจับหลักฐาน และที่สำคัญที่สุดคือการใช้ "การอนุมานไปสู่คำอธิบาย
ที่ดีที่สุด" (Inference to the Best Explanation) 

ตัวอย่าง: บางครั้งข้อมูลที่ได้มา "ไม่ตรง" กับสมมติฐาน แทนที่
นักวิทยาศาสตร์จะโยนสมมติฐานทิ้งทันที พวกเขาอาจจะมองหา "คำอธิบาย
ทางเลือก" ว่าทำไมข้อมูลถึงผิดปกติ (เช่น เครื่องมือเสีย หรือมีปัจจัยอื่นแทรก
ซ้อน) 

ดังนั้น ปรัชญาวิทยาศาสตร์ในปัจจุบันจึงไม่ได้ทำหน้าที่เป็น "เจ้าขุนมูลนาย" 
มาคอยสั่งว่านักวิทยาศาสตร์ต้องทำตัวยังไง แต่เราทำตัวเหมือนเป็น 
"วิทยาศาสตร์ของวิทยาศาสตร์" (Science of Science) คือเข้าไป
สังเกตการณ์ว่าวิธีไหนที่นักวิทยาศาสตร์ใช้แล้ว "เวิร์ก" แล้วจึงพยายามทำ
ความเข้าใจความหมายและเหตุผลเบื้องหลังวิธีเหล่านั้นครับ 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. การตอบโต้ความสงสัยนิยม (Skepticism) 

หลังจากเรียนเรื่องเดส์การ์ตส์และฮูมมา นักศึกษาบางคนอาจจะเริ่มท้อและ
คิดว่า "งั้นเราก็คงรู้อะไรไม่ได้เลยสินะ ทุกอย่างก็แค่ความเห็นส่วนตัว" ซึ่ง
นำไปสู่การปฏิเสธวิทยาศาสตร์ (เช่น เรื่องการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ) 

แต่อาจารย์ขอให้พวกเรามองดู "ความสำเร็จของวิทยาศาสตร์" ในช่วงไม่กี่
ร้อยปีที่ผ่านมาสิครับ ทั้งการไปดวงจันทร์ การรักษาโรคระบาด และ
เทคโนโลยีที่เราใช้คุยกันอยู่นี้ สิ่งเหล่านี้คือ หลักฐานอันทรงพลัง ว่ามนุษย์เรา
มีความสามารถในการเข้าถึง "ความจริง" ได้ 

 

4. ก้าวต่อไป: ปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะ (Logical Positivism) 

เพื่อจะตอบโต้ฮูมและทำความเข้าใจวิทยาศาสตร์ให้ดีขึ้น เราจะเริ่มศึกษา
พัฒนาการของปรัชญาวิทยาศาสตร์ในศตวรรษที่ 20 โดยเริ่มจากกลุ่มที่ชื่อว่า 
"ปฏิฐานนิยมเชงิตรรกะ" (Logical Positivism) ครับ 

กลุ่มนี้คือเหล่านักประสบการณ์นิยมสายแข็งที่พยายามจะขีดเส้นแบ่งให้
ชัดเจนว่า: 

อะไรคือ "วิทยาศาสตร์" (ที่พิสูจน์ได้) 

อะไรคือ "เรื่องเพ้อฝัน" (ที่พิสูจน์ไม่ได้) 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ปรัชญาวิทยาศาสตร์ไม่ใช่เรือ่งของการนั่งนึกในห้องสมุด แต่เป็นการออกไปดู
ว่ามนุษย์เรา "รู้" สิ่งต่างๆ ได้อย่างไรในโลกที่เต็มไปด้วยความซับซ้อน 

นักศึกษาครับ... นักศึกษาคิดว่า ระหว่าง "การทดลองในห้องแล็บที่ควบคุม
ได้" กับ "การสังเกตการณ์ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่ควบคุมไมไ่ด้เลย" 
อย่างไหนที่นักศึกษาคิดว่าให้ความจริงที่ 'จริง' กว่ากัน? และเพราะอะไรครับ? 

คาบหน้า เราจะมาดูว่ากลุ่ม Logical Positivism พยายามจะใช้ "ตรรกะ" มา
ชำระล้างวิทยาศาสตร์ให้บริสุทธิ์ได้อย่างไร เจอกันครั้งหน้าครับ! 

…………………………. 

 

Logical Positivism 

The contemporary analytic tradition in philosophy that is now 
globally well-established got its start with Logical Positivism at 
the beginning of the 20th century in Vienna. Logical Positivism 
can be understood as Empiricism, heavily influenced by Hume, 
and supercharged with powerful new developments in symbolic 
logic. The system of logic that we now teach in college level 
symbolic logic courses (PHIL& 120 at BC) was developed just over 
a century ago in the work of Gotlob Frege, Bertrand Russell, and 
Albert North Whitehead for the purpose of better understanding 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the foundations of mathematics. In Principia Mathematica, 
Russell and Whitehead made a case for analyzing all of 
mathematics in terms of logic (together with set theory). 
According to the argument of Principia Mathematica, 
mathematical truths are not truths justified independent of 
experience by the light of reason alone. Rather they are derivable 
from logic and set theory alone. Merely logical truths are trivial 
in the sense that they tell us nothing about the nature of the 
world. Any sentence of the form ‘Either P or not P’, for instance, 
is a basic logical truth. But, like all merely logical truths, 
sentences having this form assert nothing about how the world 
is. Logic doesn’t constitute knowledge of the world; it is merely 
a tool for organizing knowledge and maintaining consistency. 

Mathematics had long served as the rationalist’s paradigm case 
of knowledge justified through reason alone. So, we can make a 
powerful case for Empiricism by showing that math is really just 
an extension of logic. It remains debatable whether Frege, 
Russell, and Whitehead succeeded in showing this, but their 
attempt, and especially the powerful new system of logic they 
developed in making this attempt, constituted a powerful blow 
against Rationalism and inspired a group of empirically minded 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

philosophers and scientists in Vienna to employ the same logical 
tools in analyzing and clarifying philosophical issues in science. 
As we will see, their ambitions were even grander since they also 
argued that much of what was going on in philosophy at the time 
was literally meaningless. 

While we have moved on from most of the views about science 
promoted by the Logical Positivists, this movement represents a 
thorough house cleaning in philosophy. Logical Positivism marks 
the end of the grand system building we can see in Plato and 
Descartes. Philosophy since generally proceeds by addressing 
fairly specific problems. Speculative metaphysical theories, often 
seen as expressing the spirit of a culture or nation (Heidegger, for 
example) are thoroughly repudiated. Philosophy after the Logical 
Positivists proceeds as a disciplined branch of inquiry not so 
different in kind from science, but differing only in subject matter. 
While philosophers usually don’t engage in empirical 
experimentation (though sometimes they do), philosophers from 
here on are generally sensitive to the findings of empirical science 
and how these frame, raise, or resolve philosophical issues. 

81 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

We will consider three central projects taken on by the Positivists 
in developing their Empiricist view of scientific knowledge. These 
are the demarcation problem, the problem of distinguishing 
science from non-science, developing a view about what a 
scientific theory is, and giving an account of scientific explanation. 
The Positivists utilize the resources of symbolic logic in each of 
these projects. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาทำความรู้จักกับกลุ่มปรัชญาที่เป็น
เสมือน "พายุ" ที่เข้ามาจัดระเบียบวงการปรัชญาในช่วงต้นศตวรรษที่ 20 นั่น
คือกลุ่ม "ปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะ" (Logical Positivism) ครับกลุ่มนี้มี
จุดเริ่มต้นที่กรุงเวียนนา ประเทศออสเตรีย ถือเป็นจุดกำเนิดของสายธาร
ปรัชญาวิเคราะห์ (Analytic Tradition) ที่เราเรียนกันอยู่ในปัจจุบัน โดยมี
เป้าหมายหลักคือการนำปรัชญามาปัดกวาดเช็ดถูใหม่ให้สะอาดเอี่ยม โดยใช้
เครื่องมือที่ทรงพลังที่สุดในยุคนั้นคือ "ตรรกศาสตร์สัญลักษณ์" (Symbolic 
Logic) ครับ 

1. การผนึกกำลัง: ฮูม + ตรรกศาสตร์สมัยใหม่หากจะเข้าใจ Logical 
Positivism ให้มองว่ามันคือการนำ ประสบการณ์นิยมของฮูม (Hume's 
Empiricism) มาติดอาวุธหนักด้วยตรรกศาสตร์สมัยใหม่ครับตรรกศาสตร์
ไม่ใช่ความรู้เรื่องโลก: นักคิดอย่าง แฟรเกอ, รัสเซลล์ และ ไวท์เฮด พยายาม
พิสูจน์ว่าคณิตศาสตร์ทั้งหมดจริงๆ แล้วสามารถลดรูปเหลือเพียงแค่



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ตรรกศาสตร์ (และทฤษฎีเซต) ไดค้วามจริงที่ว่างเปล่า: ประโยคทางตรรกะ
เช่น "ฝนตก หรือ ฝนไม่ตก" ($P \lor \neg P$) เป็นความจริงเสมอ แต่มัน
ไม่ได้บอกอะไรเราเลยว่าข้างนอกนั่นฝนกำลังตกอยู่จริงๆ หรือไม่เครื่องมือจัด
ระเบียบ: สำหรับกลุ่มนี้ ตรรกะไม่ใช่แหล่งกำเนิดความรู้ใหม่ แต่มันคือ 
"เครื่องมือ" ชั้นยอดในการจัดระเบียบความรู้และตรวจสอบความ
สมเหตุสมผลของข้อสรุปครับ 

2. การ "ล้างบ้าน" ครั้งใหญ่ในโลกปรัชญากลุ่ม Logical Positivism มองว่า
ปรัชญาแบบเดิมที่ชอบสร้างระบบอภิปรัชญาใหญ่โต (แบบเพลโตหรือเดส์
การ์ตส์) หรือพวกที่พูดเรื่องจิตวิญญาณของวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ (แบบไฮ
เดกเกอร์) เป็นเรื่องที่ "ไร้สาระและไม่มีความหมาย" (Meaningless) ในเชิง
ตรรกะจบยุคสร้างอาณาจักร: ปรัชญานับจากนี้จะไม่ใช่นักเก็งกำไรความจริง 
แต่จะเป็นสาขาวิชาที่เน้นการแก้ปัญหาเฉพาะจุด (Specific problems) 
คล้ายกับวิธีคิดของนักวิทยาศาสตร์พันธมิตรของวิทยาศาสตร์: แม้นักปรัชญา
จะไม่ได้ออกไปทำการทดลองเอง แต่พวกเขาจะทำงานคู่ขนานไปกับ
วิทยาศาสตร์ โดยคอยวิเคราะห์ว่าผลการทดลองเหล่านั้นส่งผลต่อกรอบ
ความคิดหรือปัญหาทางปรัชญาอย่างไร 

3. สามภารกิจหลักของกลุ่ม Positivistsเพื่อให้เห็นภาพชัดเจนว่ากลุ่มนี้
พยายามทำอะไร เราจะศึกษาโปรเจกต์หลัก 3 อย่างที่พวกเขาใช้ตรรกศาสตร์
สัญลักษณ์เข้าจัดการ:ปัญหาการแบ่งเขต (The Demarcation Problem): 
เราจะขีดเส้นแบ่งอย่างไรว่าอะไรคือ "วิทยาศาสตร์" และอะไรคือ "ไม่ใช่" (เช่น 
ศาสนา หรือเรื่องลี้ลับ)?โครงสร้างทฤษฎ ี (The Nature of Scientific 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Theory): ทฤษฎีหนึ่งๆ ควรประกอบด้วยอะไรบ้างในเชิงตรรกะ?การอธิบาย
ทางวิทยาศาสตร์ (Scientific Explanation): การ "อธิบาย" ปรากฏการณ์
หนึ่งๆ ให้เป็นเหตุเป็นผลในทางวิทยาศาสตร์นั้นมีรูปแบบอย่างไร? 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

Logical Positivism อาจจะดู "แข็งกร้าว" ไปบ้าง เพราะพวกเขาตัดทุกอย่าง
ที่พิสูจน์ไม่ได้ด้วยประสาทสัมผัสทิ้งไป แต่พวกเขาคือคนที่ทำให้ปรัชญา
กลายเป็นเรื่องที่ชัดเจน และเชื่อมโยงกับโลกความเป็นจริงอย่างเป็น
วิทยาศาสตร์ที่สุดครับนักศึกษาครับ... ถ้ามีคนบอกคุณว่า "ในห้องนี้มี
พลังงานงานบางอย่างที่มองไม่เห็น สัมผัสไม่ได้ และเครื่องมือวิทยาศาสตร์
ตรวจไม่เจอ" ตามหลักของกลุ่ม Logical Positivism ประโยคนี้จะถือว่า "ไร้
ความหมาย" ทันที นักศึกษาคิดว่าการตัดสินแบบนี้ยุติธรรมกับ 'ความจริง' 
ของโลกเราไหมครับ?คาบหน้า เราจะมาดูรายละเอียดของภารกิจแรก นั่นคือ
การแยกแยะว่าอะไรคือ "วิทยาศาสตร์แท้" และ "วิทยาศาสตร์เทียม" ครับ! มี
คำถามเกี่ยวกับเรื่องตรรกะหรือแนวคิดพื้นฐานก่อนไหมครับ? 

…………………………………… 

 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The Demarcation Problem 

Among the main tasks the Positivists set for themselves was that 
of distinguishing legitimate science from other rather suspect 
fields and methods of human inquiry. Specifically, they wanted 
to distinguish science from religion, metaphysics, and pseudo-
science like astrology. 

The speculation and lack of clarity in most 19th century 
philosophy often made philosophy more representative of 
national or cultural viewpoints and values than straight inquiry 
into philosophical issues and ideas. Logical Positivism took such 
thinking to be literally meaningless as a representation of any 
shared reality. In doing so, they were taking a stance against 
thinking behind the rising tide of nationalism and fascism that 
took root in Europe, Germany in particular, and ultimately led to 
Nazism and the World War II. Politically, many members of the 
Vienna Circle that started Logical Positivism were liberal or 
socialist. Ethnically, many were Jewish or of Jewish ancestry. Most 
members of the Vienna Circle ultimately became refugees 
around the time Nazi Germany annexed Austria in the years 
leading up to World War II. Many wound up in the US or Britain. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

19th century German metaphysics involved attempts to reason 
about such obscure notions as “the absolute,” or the nature of 
“the nothing.” Such metaphysics needed to be distinguished 
from genuine science. We had also seen appeal to obscure 
empirically suspicious entities and forces in Aristotelian science 
such as the “vital force” to explain life, or the “dormative virtue” 
a mysterious power of substances like opium to cause sleep. 
Such mysterious forces needed to be eliminated from genuine 
scientific discourse. 

While metaphysics and talk of obscure forces in science were to 
be distinguished from genuine science, the Positivists needed to 
preserve a role for unobservable theoretical entities like atoms 
and electrons. The rejection of metaphysics and obscure forces 
must not undermine the legitimate role for theoretical entities. 

The Positivists employed Empiricism in their proposed solution 
to the demarcation problem. Empiricism, as we know, is just the 
view that our sense experience is the ultimate source of 
justification for all of our factual knowledge of the world. The 
Positivists extend Empiricism to cover not just the justification of 
knowledge, but the meaningfulness of language as well. In 
particular, the Positivists advanced what they called The 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Verificationist Theory of Meaning (VTM). We can formulate the 
VTM as follows: 

• A sentence is meaningful only if we can specify observable 
conditions that would verify it as true or false. 

82 

The kind of meaning we are concerned with here is 
representational. That is, the VTM is a standard of meaningfulness 
for language that aims to represent the world as being one way 
or another. There is other language, like love poetry, that isn’t 
really concerned with what is true or false. Love poetry is more 
concerned with evoking feelings, and the Positivists aren’t 
opposed to us using language for things other than describing 
what is true or false. They just aim to get clear on the difference 
and their proposal for doing this is the VTM. 

The VTM has it that a sentence counts as meaningful only if we 
can specify the observable conditions under which it would 
count as true or false. This view is aimed at distinguishing 
empirically respectable scientific language from nonsense. So, we 
have a view on which science is distinguished as meaningful while 
pseudo-science, religion, poetry etc. are, strictly speaking, 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

meaningless. Likewise, most of philosophy turns out to be 
meaningless as well. Not only will obscure 19th century German 
metaphysics turn out to be meaningless, but talk of free will, 
immaterial substances, and all of ethics will likewise turn out to 
be meaningless. The only legitimate role left for philosophers, 
according to the Logical Positivists, will be the logical analysis of 
scientific discourse. Being meaningless, religion, pseudo-science, 
most of philosophy, literature etc. is neither true nor false. While 
these things cannot be true or false, according to Positivists’ 
criteria for meaningfulness, they may provide helpful expressions 
of human emotions, attitudes towards life, etc. That is, poetry, 
literature, religion, and most philosophy will be merely so much 
comforting or disturbing babble, mere coos, squeals, or screams. 

Significant progress is made by paying close attention to the 
meaningfulness of scientific discourse. But the Verificationist 
Theory of Meaning eventually falls apart for a number of reasons 
including that it turns out not to be meaningful according to its 
own criteria. Amusingly, we can’t provide an empirical test of 
truth or falsity for the claim that a claim is meaningful only if we 
can provide an empirical test for its truth or falsity. That is, 
according to the Verificationist Theory of Meaning, the term 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

“meaningful” turns out to be meaningless. Logical Positivism 
remained a powerful influence in philosophy through much of 
the 20th century and it did serve to weed out some pretty 
incomprehensible metaphysics. But I can now happily report that 
other important areas of philosophy, notably ethics and 
metaphysics, have recovered from the Positivists’ assault on 
philosophy from within. While we have moved on from most of 
the views propounded by Positivists, the more enduring influence 
has been to raise the standards of clarity and logical rigor in 
philosophy. This is necessary for philosophy to proceed as a kind 
of inquiry, unfettered by nationalist or culturally bound bias. 

Theories 

Understanding the Logical Positivist view of theories requires that 
we say a few things about formal languages. The symbolic logic 
developed in Russell and Whitehead’s Principia Mathematica is a 
formal language. Computer languages are also formal languages. 
A formal language is a precisely specified artificial language. A 
formal language is specified by doing three things: 

83 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

• identify the languages vocabulary. 

• identify what counts as a well formed expression of that 
language. 

• give axioms or rules of inference that allow you to transforming 
certain kinds of well formed expressions into other kinds of well 
formed expressions. 

Scientific theories are formal languages according to the 
Positivists. We can understand what this means be considering 
the component parts of a scientific theory and how these map 
on to the elements of formal languages just given. A theory 
consists of the formal language of first order predicate logic with 
quantifiers (the logic developed first by Frege and then in greater 
detail by Russell and Whitehead) supplemented with 
observational vocabulary, correspondence rules that define 
theoretical terms in terms of observational vocabulary, and 
statements of laws like Galileo’s laws of motion, Newton’s law 
of universal gravitation etc. All of the non-logical vocabulary of a 
scientific theory is definable in observational terms. Well formed 
expressions in scientific discourse will be only those expressible 
in terms of formal logic plus the vocabulary of science. The rules 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

of inference in scientific discourse consist only of the rules of 
inference of logic and math plus scientific laws. 

The Logical Postivist’s view of what a theory is has since been 
deemed overly formalized. There are numerous legitimate 
theories in science that can’t be rendered in a formal system. 
Consider theories in anthropology or geology for instance. 
Nevertheless, the idea of a theory as a formal system is a 
powerful one and it remains the gold standard in many sciences. 
Linguistics has “gone computational” in recent years, for 
instance. The most ambitious scientific undertaking in all of 
human history, the science of climate change, also aims to render 
theory and explanation in formal systems through massive and 
intricately detailed computer models of climate change. In fact, 
roughly speaking, we can consider a theory formalizable when it 
can be comprehensively modeled on a computer. Computer 
programs are paradigm examples of formal systems. 

A further more general lesson we might take from the Positivist’s 
view of theories addresses a very commonplace 
misunderstanding of what a theory is. People commonly think of 
theories as just claims that lie on a scale of certainty being 
somewhat more certain than guesses or hypotheses, but rather 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

less certain than established matters of fact. This is really a 
terrible misunderstanding of what a theory is. It is commonly 
invoked in fallacious attempts to discredit science, as when 
people dismiss evolution or climate change science as “just a 
theory.” Such comments reveal a basic misunderstanding of 
what theory is. For something to count as a theory has nothing 
to do with our level of certainty in its truth. Many scientific 
theories are among the best established scientific knowledge we 
have. A few years ago, for instance, some scientist claimed to 
have observed a particle in a particle accelerator travelling faster 
than the speed of light. It made the news and caused a bit of 
excitement. But those in the know, those who understand 
Einstein’s special relativity and the full weight of the evidence in 
support of it patiently waited for the inevitable revelation that 
some clocks had been mis-calibrated. Einstien’s special relativity 
is right and we know this with about as much certainty as we can 
know 

84 

anything. In the other direction, there are lots of genuine theories 
that we know full well to be false. Aristotle’s physics would be 
one example. Having very much or very little confidence in 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

something has nothing to do with whether it is properly called a 
theory. 

So if it’s not about our degree of confidence, what does make 
something a theory? What makes something a theory is that it 
provides a general framework for explaining things. The Positivists 
didn’t discover this, but their idea of a theory as a formal system 
illustrates the idea nicely. Theories generally consist of a number 
of logically interconnected principles that can be mutually 
employed to explain and predict a range of observable 
phenomenon. Bear this in mind as we consider the Positivist’s 
view of scientific explanation. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเจาะลึกหนึ่งในภารกิจที่สำคัญที่สุด
ของกลุ่มปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะ (Logical Positivism) นั่นคือ "ปัญหาการ
แบ่งเขต" (The Demarcation Problem) หรือการขีดเส้นแบ่งว่าอะไรคือ
วิทยาศาสตร์ที่แท้จริง และอะไรคือเรื่องไร้สาระครับ 

 

1. ทำไมต้องแบ่งเขต? บริบททางการเมืองและสังคม 

นักศึกษาอาจสงสัยว่าทำไมพวกเขาต้อง "เข้มงวด" ขนาดนั้น? สาเหตุหนึ่งมา
จากบริบทในยุคต้นศตวรรษที่ 20 ครับ 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ต่อต้านอุดมการณ์สุดโต่ง: สมาชิกของกลุ่มเวียนนา (Vienna Circle) หลาย
ท่านมีเชื้อสายยวิ หรือมีแนวคิดแบบเสรีนิยม/สังคมนิยม ในขณะนั้นยุโรป
กำลังเผชิญกับการผงาดขึ้นของลัทธิชาตินิยมและฟาสซิสต์ (ซึ่งนำไปสู่พรรค
นาซีในเวลาต่อมา) 

ปฏิเสธความคลุมเครือ: พวกเขามองว่าอภิปรัชญาเยอรมันในศตวรรษที่ 19 ที่
พูดเรื่อง "จิตวิญญาณของชาติ" หรือ "ความว่างเปล่า (The Nothing)" เป็น
คำพูดที่เลื่อนลอยและถูกนำไปใช้โฆษณาชวนเชื่อได้ง่าย 

ตัวเลขที่น่าสนใจ: ในช่วงปี 1930 สมาชิกกลุ่มเวียนนาเกือบทั้งหมดต้อง
กลายเป็นผู้ลี้ภัยจากการที่นาซีเยอรมนีผนวกออสเตรีย (Anschluss) ส่งผล
ให้เหล่านักปราชญ์เหล่านี้กระจัดกระจายไปอยู่ในสหรัฐฯ และอังกฤษ ซึ่งเป็น
การขยายอิทธิพลของปรัชญาสายนี้ไปทั่วโลก 

 

2. หลักการตรวจสอบความจริง (The Verificationist Theory of 
Meaning - VTM) 

อาวุธที่พวกเขาใช้แบ่งเขตคือ VTM ซึ่งกล่าวว่า: 

"ประโยคหนึ่งจะมี 'ความหมาย' ก็ต่อเมื่อเราสามารถระบุเงื่อนไขที่สังเกตได ้
(Observable conditions) เพื่อพิสูจน์ว่ามันจริงหรือเท็จ" 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

วิทยาศาสตร์: มีความหมาย เพราะเราพิสูจน์ได้ด้วยการสังเกต 

อภิปรัชญา ศาสนา และจริยศาสตร์: ถูกตีความว่า "ไร้ความหมาย" 
(Meaningless) ไม่ใช่ว่ามันผิดนะครับ แต่มัน "ตรวจสอบไม่ได้" จึงไม่ต่าง
อะไรกับการพ่นลมออกจากปาก (babble) เช่น บทกวีอาจจะช่วยกระตุ้น
อารมณ์ แต่ไม่ได้บอกความจริงเกี่ยวกับโลก 

 

3. ทฤษฎีคืออะไร? (Theories as Formal Languages) 

กลุ่ม Positivists มองว่าทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์ควรถูกจัดระเบียบให้เป็น 
"ภาษาเชิงตรรกะที่เคร่งครัด" (Formal Languages) คล้ายกับ
ภาษาคอมพิวเตอร์ในปัจจุบัน: 

ต้องมีคำศัพท์ที่ชัดเจน (Vocabulary) 

มีกฎการเรียบเรียงที่ถูกต้อง (Well-formed expressions) 

มีการนิยามคำศัพท์ทางทฤษฎี (เช่น อะตอม, อิเล็กตรอน) เชื่อมโยงกับสิ่งที่
สังเกตได้ (Correspondence rules) 

 

4. แก้ความเข้าใจผิด: "ก็แค่ทฤษฎี?" 

นี่คือจุดที่อาจารย์อยากให้นักศึกษาจำไว้ให้ดีครับ คนทั่วไปมักใช้คำว่า 
"ทฤษฎ"ี ในความหมายว่า "การคาดเดาที่ยังไม่มั่นใจ" (เช่น "วิวัฒนาการก็แค่
ทฤษฎี") แต่นี่คือความเข้าใจที่ผิดมหันต์! 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ทฤษฎีไม่ใช่ระดับความมั่นใจ: ทฤษฎีสัมพัทธภาพของไอน์สไตน์เป็นทฤษฎีที่
เรามั่นใจเกือบ 100% ส่วนฟิสิกส์ของอริสโตเติลก็เป็นทฤษฎีที่เรามั่นใจว่าผิด 

ทฤษฎีคือ "กรอบในการอธิบาย" (Framework): สิ่งที่ทำให้บางอย่างเป็น
ทฤษฎี คือการที่มันมีโครงสร้างที่เชื่อมโยงกันทางตรรกะ เพื่อใช้ อธิบายและ
ทำนาย ปรากฏการณ์ต่างๆ ได้อย่างกว้างขวาง 

 

5. บทวิพากษ์: เมื่อ "VTM" ตกม้าตายเอง 

สุดท้ายแล้ว หลักการ VTM ก็เสื่อมความนิยมลงด้วยเหตุผลที่น่าตลกครับ คือ 
"ตัวหลักการ VTM เองก็สอบตกตามเกณฑ์ของมัน" 

ประโยคที่ว่า "ประโยคจะมีความหมายก็ต่อเมื่อตรวจสอบได้ด้วย
ประสบการณ์" เป็นประโยคที่เรา ไม่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสบการณ์ 
ครับ! ดังนั้นตามตรรกะของกลุ่มนี้ หลักการที่เป็นหัวใจของพวกเขากลับ
กลายเป็นเรื่อง "ไร้ความหมาย" ไปเสียเอง 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

แม้กลุ่ม Positivists จะล่มสลายไป แต่สิ่งที่พวกเขาทิ้งไว้คอื "มาตรฐานความ
ชัดเจนและความเคร่งครัดทางตรรกะ" ซึ่งทำให้ปรัชญาปัจจุบันทำงาน
ประสานกับวิทยาศาสตร์ได้อย่างราบรื่น 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

นักศึกษาครับ... ถ้าทฤษฎีไม่ใช่เรื่องของการ "เดา" แต่เป็นเรื่องของ "การวาง
โครงสร้างเพื่ออธิบายโลก" นักศึกษาคิดว่าทฤษฎีที่ "ดี" ควรจะมีคุณสมบัติ
อะไรบ้างนอกจากเรื่องความถูกต้องครับ? 

ในหัวข้อหน้า เราจะมาดูว่าวิทยาศาสตร์ "อธิบาย" สิ่งต่างๆ อย่างไร ผ่าน
โมเดลการอธิบายทางวิทยาศาสตร์ครับ! มีคำถามเรื่องการแบ่งเขต
วิทยาศาสตร์กับวิทยาศาสตร์เทียม (เช่น โหราศาสตร์) ไหมครับ? 

…………………………….. 

 

Explanation 

According to the Deductive Nomological model of explanation 
developed by the Logical Positivist, Carl Hempel, a scientific 
explanation has the form of a deductively valid argument. The 
difference between an argument and an explanation is just their 
respective purposes. Formally, arguments and explanations look 
alike. But the purpose of an explanation is to shed light on 
something we accept as true, while the purpose of an argument 
is to give us a reason for thinking something is true. Given this 
difference in purpose, we call the claim that occupies the place 
of the conclusion the explanandum (it’s the fact to be 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

explained), and the claims that occupy the place of the premises 
the explanans (these are the claims that, taken together, provide 
the explanation). In a scientific explanation, the explanans will 
consist of laws and factual claims. The factual claims in 
conjunction with the laws will deductively entail the 
explanandum. For example, consider this explanation for why a 
rock falls to the earth: 

1. F = GM1M2/r2, Newton’s law of universal gravitation which 
tells us that massive bodies experience a force of mutual 
attraction that is proportionate to their mass and inversely 
proportionate to the distance between them. 

2. F=MA. This is the force law, which tells us that force equals 
mass times acceleration. 

3. The rock has mass of 1 Kg. 

4. The earth has a mass of 5.97219 × 1024 kilograms. 

5. The rock was released within the gravitational field of the 
earth. 

6. No forces prevented the rock from falling to the earth. 

7. The rock fell to the earth. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Recall that deductive logic is part of every theory, every 
explanatory framework. The first two claims in this explanation 
are statements of law from Newtonian physics. The remaining 
four are statements of fact. Taken together, these six claims 
deductively entail the explanadum, that the rock fell to the 
earth. This should illustrate how theories function as explanatory 
frameworks. 

One very useful thing Hempel’s account of explanation does is 
alert us to the argument-like structure of developed 
explanations. The basic idea here is that a complete explanation 
should 

85 

include all of the facts involved in making the fact to be 
explained true. These will include both particular facts relevant 
to the specific fact we want explained and general principles 
(scientific laws in the case of scientific explanations) that belong 
to a broader framework for explanation. A fully developed 
explanation reveals a logical relationship between the fact we 
want to explain, other relevant facts and connecting principles 
like laws of nature. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Hempel’s account of explanation faced a number of problems 
that have helped to refine our understanding of scientific 
explanation. We won’t address them here except to mention 
one because it’s amusing. Consider this explanation: 

1. Men who take birth control pills do not get pregnant. 

2. Bruce is a man and he takes birth control pills. 

3. Bruce is not pregnant. 

This seems to meet all of the positivist’s criteria for being an 
explanation. But aside from being silly, it’s at least not a very 
good explanation for why Bruce is not pregnant. Problem cases 
like this suggest that purely formal accounts of explanation like 
Hempel’s will fall short in sorting which facts are relevant in an 
explanation. 

There is also a more general lesson I’d like you to take from the 
positivist’s account of explanation. For your entire career as a 
student you’ve been asked to explain things, but odds are 
nobody has ever really explained what it means to explain 
something. Personally, I don’t think I had ever given a thought to 
what an explanation was until I encountered the Deductive 
Nomological account in a Philosophy of Science class. But now 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

you’ve been introduced to a model of explanation. You may not 
find it fully applicable to every academic situation you 
encounter. But if you try to make use of it by thinking of 
explanations as having a developed argument like structure, you 
might find grades in many of your classes improving significantly. 

We mentioned at the outset that Logical Positivism was very 
much influenced by Hume’s Empiricism. You will recall that 
Hume argued for some surprising skeptical results. The Logical 
Positivists adopted one of two strategies for dealing with this. On 
some issues it was argued that Hume’s skeptical conclusions 
were acceptable, while on others Hume’s skepticism was 
regarded as a problem yet to be solved. As an example of the 
first strategy, Bertrand Russell, though not a Logical Positivist 
himself, wrote an influential paper in which he argued that 
science can proceed as usual without any reference to the notion 
of causation. Skepticism about necessary causal connections was 
deemed not to be problematic. Skepticism about induction was 
more difficult to accept. So the early 20th century saw a variety 
of sometimes colorful but generally unsuccessful attempts to 
resolve the problem of induction. And this brings us to Karl 
Popper. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาถึงหัวข้อที่อาจารย์คิดว่ามีประโยชน์
มาก ไม่ใช่แค่ในวิชาปรัชญา แต่รวมถึงการเรียนในทุกสาขาวิชาของพวกเรา
ด้วย นั่นคือเรื่อง "การอธิบาย" (Explanation) ในทางวิทยาศาสตร์ครับ
นักศึกษาเคยสงสัยไหมครับว่า เวลาอาจารย์ส่ังให้เรา "จงอธิบาย..." จริงๆ 
แล้วเขาต้องการอะไร? วันนี้เราจะมาดูโมเดลที่ชื่อว่า Deductive 
Nomological (D-N Model) ของ คาร์ล เหมเปล (Carl Hempel) นัก
ปรัชญาในกลุ่มปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะครับ 

1. โครงสร้างของการอธิบาย: ต่างจาก "การโต้แย้ง" อย่างไร?เหมเปลบอกว่า 
ในทางโครงสร้างตรรกะ "การอธิบาย" กับ "การโต้แย้ง" (Argument) นั้น
เหมือนกันเป๊ะครับ คือมีเหตุมีผลนำไปสู่บทสรุป แต่จุดประสงค์ต่างกัน:การ
โต้แย้ง (Argument): พยายามพิสูจน์ว่าบางอย่าง "จริง" (เรายังไม่เชื่อ เลย
ต้องหาเหตุผลมาจูงใจ)การอธิบาย (Explanation): พยายามบอกว่า "ทำไม" 
สิ่งที่เรายอมรับว่าจริงอยู่แล้วนั้น ถึงเป็นเช่นนั้น (เราเชือ่ว่ามันจริง แต่เรา
อยากรู้ที่มาที่ไป)ในการอธิบาย เราเรียกสิ่งที่ต้องการอธิบายว่า 
Explanandum และเรียกชุดเหตุผล/กฎเกณฑ์ที่ใช้มาอธิบายว่า Explanans 
ครับ 

2. ตัวอย่าง: ทำไมก้อนหินถึงตกลงพ้ืน?ลองดูตัวอย่างการอธิบายแบบ D-N 
Model นะครับ เหมเปลบอกว่าการอธิบายที่ดีต้องประกอบด้วย กฎทาง
วิทยาศาสตร์ (Laws) และ ข้อเท็จจริง (Facts):กฎ: 1$F = G \frac{M_1 
M_2}{r^2}$ (กฎแรงโน้มถ่วงของนิวตัน)2กฎ: $F = ma$ (กฎแรงเท่ากับ
มวลคูณความเร่ง)ขอ้เท็จจริง: ก้อนหินมีมวล 1 กิโลกรัมข้อเท็จจริง: โลกมีมวล



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

มหาศาล (3$5.9 \times 10^{24}$ กิโลกรัม)4ข้อเท็จจริง: ก้อนหินถูกปล่อย
ในที่สูงข้อเท็จจริง: ไม่มีแรงอ่ืนมากั้น (เช่น ลมพายุ)บทสรุป 
(Explanandum): ก้อนหินจึงตกลงสู่พื้นโลกนักศึกษาจะเห็นว่า ถ้าเรามีกฎ
และข้อเท็จจริงครบถ้วน ผลลัพธ์มันจะถูก "บีบบังคับตามตรรกะ" 
(Deductively Entail) ให้เกิดขึ้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ นี่คือมาตรฐานของ 
"การอธิบายที่สมบูรณ์" ครับ 

3. จุดอ่อนที่น่าขำของโมเดลนี้แม้โมเดลนี้จะดูดี แต่มันก็มีปัญหาครับ 
อาจารย์อยากยกตัวอย่างคลาสสิกที่ตลกดีมาให้ดู:กฎ: ผู้ชายที่กินยา
คุมกำเนิดจะไม่ตั้งครรภ์ข้อเท็จจริง: นายบรูซเป็นผูช้าย และเขากินยา
คุมกำเนิดบทสรุป: นายบรูซจึงไม่ตั้งครรภ์ในทางตรรกะ การอธิบายนี้ 
"ถูกต้อง" ตามกฎ D-N ทุกประการครับ แต่มันเป็น "การอธิบายที่แย่" เพราะ
ยาคุมกำเนิด ไม่เกี่ยวข้อง (Irrelevant) กับการที่บรูซไม่ท้อง (เขาไม่ท้อง
เพราะเขาเป็นผู้ชาย!) ปัญหานี้ทำให้เราเห็นว่า การอธิบายที่ดีต้องมีเรื่องของ 
"ความเกี่ยวข้องเชงิสาเหตุ" ไม่ใช่แค่โครงสร้างทางตรรกะเท่านั้น 

4. บทเรียนสู่ความสำเร็จในการเรียนอาจารย์อยากให้เคล็ดลับอย่างหนึ่งครับ 
ตลอดชีวิตการเป็นนักศึกษา พวกเราถูกสั่งให้ "อธิบาย" มาตลอด แต่แทบไม่มี
ใครบอกเลยว่าการอธิบายที่ดีคืออะไรเคล็ดลับ: หากนักศึกษาเขียนตอบ
ข้อสอบโดยคิดว่ากำลังสร้าง "โครงสร้างการโต้แย้ง" ที่มีทั้ง กฎเกณฑ์ทั่วไป 
และ ข้อเท็จจริงเฉพาะเรื่อง มาสนับสนุนบทสรุป เกรดของนักศึกษาใน
หลายๆ วิชาจะดีขึ้นอย่างน่าตกใจเลยครับ 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

5. ก้าวต่อไป: จากฮูมสู่ คาร์ล ป็อปเปอร์ (Karl Popper)เราได้เห็นแล้วว่ากลุ่ม 
Positivists พยายามแก้ปัญหาของฮูมอย่างไร:เรื่องเหตุและผล: บางคนบอก
ว่าช่างมันเถอะ วิทยาศาสตร์ไปต่อได้โดยไม่ต้องสนใจ "พลังลึกลับ" ของ
เหตุผล แค่มีกฎที่ทำนายได้ก็พอเรื่องการอนุมาน (Induction): นี่คือปัญหา
ใหญ่ที่กลุ่มนี้พยายามแก้แต่ไม่ค่อยสำเร็จ และนั่นคือจุดที่ คาร์ล ป็อปเปอร์ 
จะก้าวเข้ามาพร้อมกับไอเดียใหม่ที่ว่า "วิทยาศาสตร์ไม่ได้เริ่มจากการอนุมาน 
แต่เริ่มจากการพยายามพิสูจน์ว่ามันผิด!" 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษาต้องอธิบายว่า "ทำไมวันนี้ตัวเองถึงมาเข้าเรียน
สาย" โดยใช้ D-N Model (ต้องมีกฎทั่วไป + ข้อเท็จจริงเฉพาะ) นักศึกษาจะ
วางโครงสร้างมันยังไงให้ดูมีน้ำหนักที่สุดครับ? ลองส่งคำตอบสั้นๆ มาให้
อาจารย์ดูหน่อยนะ!คาบหน้า เราจะไปทำความรู้จักกับ คาร์ล ป็อปเปอร์ ชาย
ผู้เปลี่ยนโฉมหน้าปรัชญาวิทยาศาสตร์ด้วยแนวคิด "Falsification" ครับ! 

……………………… 

 

Karl Popper 

86 

Karl Popper was a philosopher in Vienna during the reign of 
Logical Positivism, but he was not himself a Positivist. Popper is 
best known for his contributions to the problem of induction and 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

the demarcation problem. In both cases his views were critical of 
the Logical Positivists. 

Conjecture and Refutation 

As you will recall, Hume argues that inductive arguments fail to 
provide rational support for their conclusions. His reason for 
taking induction to be irrational is that every inductive argument 
assumes that unobserved events will follow the pattern of 
observed events and this assumption cannot be supported either 
deductively or inductively. No purely deductive support can be 
given for this principle of induction because it is not a mere truth 
of logic. And any inductive argument offered in support of the 
inductive principle that unobserved cases will be like observed 
cases will be circular because it will also employ the very 
principle of induction it tries to support as a premise. 

Popper accepted Hume’s conclusion that inductive inference is 
not rationally justifiable. He takes the problem of induction to 
have no adequate solution. But he rejects the further conclusion 
that science therefore yields no knowledge of the nature of the 
world. With Hume, Popper holds that no number of cases offered 
as confirmation of a scientific hypothesis yields knowledge of the 
truth of that hypothesis. But just one observation that disagrees 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

with a hypothesis can refute that hypothesis. So while empirical 
inquiry cannot provide knowledge of the truth of hypotheses 
through induction, it can provide knowledge of the falsity of 
hypotheses through deduction. 

In place of induction, Popper offers the method of conjecture 
and refutation. Scientific hypotheses are offered as bold 
conjectures (guesses) about the nature of the world. In testing 
these conjectures through empirical experiment, we cannot give 
positive inductive reasons for thinking that they are true. But we 
can give reasons for thinking they are false. To see how this works, 
let’s look at the pattern of reasoning employed in testing a 
scientific hypothesis using induction on the one hand, and 
Popper’s deductive method of conjecture and refutation on the 
other. First, in designing an experiment, we determine what we 
should expect to observe if the hypothesis is true. Using 
induction, if our observation agrees with our expectation, we take 
the hypothesis to be inductively confirmed. The pattern of 
reasoning looks like this: 

1. If H, then O 

2. O 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. Therefore, H 

This pattern of reasoning is not deductively valid (generate a 
counterexample to see for yourself), and as an inductive 
argument it faces the problem of induction. So this pattern of 
reasoning fails to provide us with rational grounds for accepting 
H as true. But suppose that when we carry out our experiment, 
we observe “not O.” In this case our pattern of reasoning looks 
like this: 

1. If H, then O 

87 

2. not O 

3. Therefore, not H 

This pattern of reasoning is deductively valid. To see this try to 
suppose that the premises are true and the conclusion is false. If 
the conclusion were false, then ‘H’ would be true. And, given 
this and the truth of the first premise, ‘O’ would follow. But ‘O’ 
contradicts ‘not O” which is asserted by the second premise. So 
it is not possible for the premises to be true and the conclusion 
false. In other words, the pattern of reasoning here is deductively 
valid. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The latter is the pattern of reasoning used in the method of 
conjecture and refutation. It is a deductively valid pattern that 
makes no use of inductive confirmation. It should now be clear 
how Popper’s method of conjecture and refutation works and 
how empirical inquiry making use of this method can provide us 
with knowledge of the world (or rather, how the world isn’t) 
while avoiding the problem of induction. 

According to Popper, there is no rational methodology or logic 
for evaluating how scientists come up with hypotheses. They are 
just conjectures and no amount of evidence is capable of 
inductively confirming hypotheses in the sense of giving us 
positive reason for thinking our hypotheses are true. Evidence in 
agreement with a hypothesis never provides it with inductive 
confirmation. If all the evidence is in agreement with a 
hypothesis, we can say that it is “corroborated.” To say that a 
hypothesis is corroborated is just to say that it has survived our 
best attempts at refutation. But contrary evidence can decisively 
refute hypotheses. 

Demarcation through Falsifiability 

The demarcation problem is the problem of distinguishing 
science from other things, from poetry to religion to obscure 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

metaphysics. Popper offers an alternative to the Positivist’s 
verificationist theory of meaning in addressing this problem. The 
Positivist’s solution to the demarcation problem had the 
downside of denying that we can assert as true that it is wrong 
to torture innocent babies just for fun. Popper’s view of the 
matter avoids this unsavory consequence. 

Popper’s method of conjecture and refutation suggests his 
criterion for distinguishing science from non-science. For it to be 
possible to refute a hypothesis requires that there be possible 
observations that would give us grounds for rejecting the 
hypothesis. We can only scientifically investigate hypotheses that 
take observational risks, those that are exposed to the possibility 
of being shown false through observation. That is, we can take a 
hypothesis to be scientific if and only if it is falsifiable. For a 
hypothesis to be falsifiable we must be able to specify possible 
observational conditions that would be grounds for rejecting the 
hypothesis as false. But this does not mean that that it will be 
proven false or that it can be shown to be false (either of these 
confusions would lead to the absurd view that a claim is only 
scientific if it is false). Let’s look at some examples to make this 
clear. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Consider the hypothesis that all crows are black. We can specify 
observable conditions under which we would count this as false. 
Namely, seeing a white crow, or a green one. Being able to 

88 

specify the observational conditions under which we would 
reject this hypothesis doesn’t mean that it false. Suppose the 
hypothesis is true. It is still a claim that takes risks in the face of 
observation because we know that some possible observations 
would refute it. So the hypothesis that all crows are black is 
falsifiable. 

Now consider claims made by astrology. These are typically 
formulated in such a vague way that any eventuality could be 
interpreted as affirming the astrologer’s predictions. If there are 
no possible observations that could refute astrology, then it is 
not scientific. Some astrologers might make specific and concrete 
predictions. These might get to claim that they are being scientific 
on Popper’s view, but to the degree that astrologers do take risks 
of being refuted by observation, they have been refuted too 
often. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Political ideologies often fail to pass the falsifiability test. Popper 
was especially critical of Marxism which was very popular with 
the Viennese intellectuals he knew in his youth. Marxists seemed 
to have an explanation for everything. The inevitability of Marxist 
revolution was illustrated by its rising popularity in much of 
Europe. But if Americans, for instance, were not rebelling against 
their capitalist oppressors it was only because they had yet to 
see how alienating capitalism is. The conditions for revolution 
just weren’t yet ripe. But they will be, says the confident Marxist. 
Popper’s key insight was that a theory that can explain everything 
that might happen doesn’t really explain anything. It is empty. 

Today, Popper might make the same criticism of very different 
political ideologies. If free markets don’t fix every problem, the 
libertarian can always complain that this is only because they 
have not been allowed to function freely enough. If government 
doesn’t fix every problem, the big government liberal can always 
complain that big government hasn’t been empowered enough 
(when we get around to political philosophy we will find reason 
to doubt that there are very many liberals that really fit this 
stereotype). Extreme views are only made plausible to their fans 
by elaborate schemes of excuses for why they don’t work out as 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

well as they should. Popper would say that in politics as in 
science, we need to try things where we can honestly examine 
the consequences and hold ourselves accountable when they 
don’t go well by trying something else. 

Auxiliary Hypotheses 

Here we will describe an objection to Popper’s method of 
conjecture and refutation that will set the stage for introducing 
the views of Thomas Kuhn. According to Popper, we make 
progress in science by refuting false conjectures. We never have 
inductive grounds for holding that proposed scientific hypotheses 
and explanations are true, but we can narrow in on the truth by 
eliminating the falsehoods. Our hypotheses lead us to expect 
certain observations. If we do not observe what we expect to 
observe, then we have non-inductive grounds for rejecting our 
hypothesis. Again, the pattern of reasoning followed in 
eliminating false hypotheses through scientific inquiry looks like 
this: 

1. If H, then O 

89 

2. Not O 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. Therefore, not H 

This is the deductively valid pattern of reasoning known as 
modus tollens. However, we rarely get to test hypotheses in 
isolation. Typically, our expectation of a given observation is 
based on the hypothesis we are interested in testing in 
conjunction with any number of background assumptions. These 
background assumptions are the auxiliary hypotheses. If we take 
into account the auxiliary hypotheses, the pattern of reasoning 
used in Popper’s method of conjecture and refutation looks like 
this: 

1. If H and AH, then O 

2. Not O 

3. Therefore, not H 

But this argument pattern is not valid. The observation (not O) 
might indicate the falsity of one of the auxiliary hypotheses (AH) 
rather than the falsity of (H), the hypothesis we set out to test. 
What this tells us is that the implications of other than expected 
observations are always ambiguous. When our observations 
don’t accord with our expectations it tells us that at least one of 
the assumptions or hypotheses that lead us to expect a given 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

observation is false. It may be the hypothesis we set out to test, 
or it may be one of our auxiliary hypotheses. But unexpected 
observations don’t tell us which is false. 

Here’s a nice example of auxiliary hypotheses at work in 
everyday reasoning. Our hypothesis is that Hare is faster than 
Tortoise. This hypothesis leads us to expect that Hare will win a 
race against Tortoise. But suppose that, contrary to our 
expectation, we observe Tortoise winning the race. The 
hypothesis that Hare is faster than Tortoise is not thereby falsified 
because of the presence of a number of auxiliary hypotheses. 
Among these auxiliary hypotheses are the following: (i) Hare did 
not stop in the middle of the race for a snack, (ii) Hare did not 
get run over while crossing the road, (iii) Hare did not get eaten 
by Coyote during the race, (iv) Hare did not get entangled in a 
philosophical discussion about the rationality of scientific 
methods with his friend Gopher before crossing the finish line. 
When Tortoise crosses the finish line first, that tells us that either 
Tortoise is faster than Hare or one of these or many other 
auxiliary hypotheses is false. But Tortoise winning doesn’t tell us 
which. The unexpected observation thus fails to cleanly refute 
our hypothesis. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาทำความรู้จักกับนักปรัชญาคนสำคัญ
ที่ชื่อว่า คาร์ล ป็อปเปอร์ (Karl Popper) ครับ แม้เขาจะใช้ชีวิตอยู่ในเวียนนา
ช่วงเดียวกับกลุ่มปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะ (Logical Positivists) แต่เขาไม่ใช่
พวกเดียวกันนะครับ แถมยังเป็นคนวิจารณ์กลุ่มนั้นอย่างหนักด้วย 

 

ป็อปเปอร์มีบทบาทสูงมากในการแก้ปัญหา 2 เรื่อง คือ ปัญหาการอนุมาน 
(Problem of Induction) และ ปัญหาการแบ่งเขตวิทยาศาสตร์ 
(Demarcation Problem) ครับ 

 

1. การคาดการณ์และการหักล้าง (Conjecture and Refutation) 

จำได้ไหมครับที่ฮูมบอกว่า "การอนุมาน" (Induction) นั้นไร้เหตุผล เพราะเรา
เอาอดีตมาตัดสินอนาคตไม่ได้? ป็อปเปอร์ยอมรับครับว่า "ใช่ ฮูมพูดถูก การ
อนุมานใช้ไม่ได้จริง" แต่เขาไม่ยอมรับว่าวิทยาศาสตร์จะไร้สาระตามไปด้วย 

ป็อปเปอร์เสนอทางออกที่ชาญฉลาดมาก: 

เรายืนยันว่าจริงไม่ได้ แต่เรายืนยันว่าเท็จได้: การสังเกตว่า "หงส์ตัวที่ 1, 2, 
3... เป็นสีขาว" ไมส่ามารถพิสูจน์ได้ว่า "หงส์ทุกตัวในโลกสีขาว" แต่การเจอ 
"หงส์สีดำแค่ตัวเดียว" สามารถ หักล้าง ความเชื่อนั้นได้ทันทีด้วยตรรกะแบบ
นิรนัย (Deduction) ครับ 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

วิธีการของป็อปเปอร์: 

การคาดการณ์ (Conjecture): นักวิทยาศาสตร์ตั้งสมมติฐานแบบกล้าหาญ 
(เดาเอาเลย!) 

การหักล้าง (Refutation): พยายามออกแบบการทดลองเพื่อ "จับผิด" หรือ
พิสูจน์ว่ามัน "ผิด" ให้ได้ 

ถ้าสมมติฐานนั้นรอดจากการพยายามทำลายมาได้ ป็อปเปอร์จะไม่บอกว่า
มัน "จริง" นะครับ แต่จะใช้คำว่ามันได้รับการ "สนับสนุน" (Corroborated) 
คือมันยังสอบผ่านอยู่จนกว่าจะโดนพิสูจน์ว่าผิดในวันหน้า 

 

2. การแบ่งเขตด้วย "การพิสูจน์ว่าเป็นเท็จได้" (Falsifiability) 

ป็อปเปอร์ใช้หลักการนี้มาแยก "วิทยาศาสตร์" ออกจาก "สิ่งที่คิดไปเอง" ครับ 

วิทยาศาสตร์: ต้องยอมรับความเสี่ยง คือต้องระบุได้ว่า "ถ้าเกิดเหตุการณ์
แบบไหนขึ้น ฉันจะยอมรับว่าทฤษฎีของฉันผิด" 

วิทยาศาสตร์เทียม (Pseudoscience): มักจะอธิบายได้ทุกอย่าง ไม่ว่าจะเกิด
อะไรขึ้นทฤษฎีก็ยังถูกเสมอ เช่น โหราศาสตร์ หรือจิตวิเคราะห์แบบดั้งเดิม 

คำคมของป็อปเปอร์: "ทฤษฎีที่อธิบายได้ทุกอย่างที่เกิดขึ้น จริงๆ แล้วไม่ได้
อธิบายอะไรเลย" เพราะมันไม่มีความเสี่ยงทางข้อมูล (Observational risks) 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. ปัญหาของป็อปเปอร์: สมมติฐานเสริม (Auxiliary Hypotheses) 

อย่างไรก็ตาม วิธีการของป็อปเปอร์ก็มีจุดอ่อนครับ ซึ่งเราเรียกว่า "สมมติฐาน
เสริม" เวลาเราทดลอง เราไม่ได้ทดสอบแค่ทฤษฎีหลัก (H) อย่างเดียว แต่เรา
แอบพ่วงเงื่อนไขอื่นๆ (AH) ไปด้วย เช่น: 

ถ้าทฤษฎี (H) และเครื่องมือวัดของฉัน (AH) ถูกต้อง ผลต้องออกมาเป็น (O) 

แต่ผลออกมาเป็น "ไม่ O" 

ปัญหา: อะไรผิดล่ะ? ทฤษฎี (H) อาจจะถูกก็ได้ แต่ "เครื่องมือวัด" (AH) 
อาจจะพัง! 

ตัวอย่างคลาสสิก: กระต่ายกับเต่า 

สมมติฐาน: "กระต่ายวิ่งเร็วกว่าเต่า" 

ผลการทดลอง: "เต่าชนะ" 

เราจะบอกว่า "กระต่ายวิ่งช้ากว่าเต่า" ทันทีเลยไหม? ไม่ครับ! เพราะอาจมี
สมมติฐานเสริมว่า: กระต่ายแอบไปนอนหลับ (AH1), หรือกระต่ายโดนรถทับ
ระหว่างทาง (AH2) เป็นต้น 

ดังนั้น การที่ผลการทดลองออกมาไม่เป็นตามคาด จึงไม่ได้ "หักล้าง" ทฤษฎี
ได้ง่ายๆ และชัดเจนอย่างที่ป็อปเปอร์คิดในช่วงแรกครับ 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ป็อปเปอร์สอนให้เราเป็นนักวิทยาศาสตร์ที่ "ถ่อมตัว" ครับ คือพร้อมจะ
ยอมรับว่าเราอาจจะผิดได้เสมอ และหัวใจของวิทยาศาสตร์ไม่ใช่การหาพวก
มาสนับสนุนตัวเอง แต่คือการกล้าเผชิญหน้ากับการโดนจับผิด 

 

นักศึกษาครับ... ในชีวิตประจำวันของเรา มีความเชื่อไหนบ้างไหมครับที่
นักศึกษารู้สึกว่า "ไม่ว่าจะมีหลักฐานอะไรมางัดง้าง ฉันก็ไม่มีวันเชื่อว่ามันผิด" 
ถ้ามี... ป็อปเปอร์จะบอกว่านั่นไม่ใช่ความรู้ทางวิทยาศาสตร์นะครับ นักศึกษา
คิดว่าความเชื่อแบบนั้นมีอันตรายไหมครับ? 

ในหัวข้อถัดไป เราจะไปพบกับ โธมัส คูน (Thomas Kuhn) ผู้ที่จะบอกว่า
วิทยาศาสตร์ไม่ได้ก้าวหน้าแบบเป็นเส้นตรงอย่างที่ป็อปเปอร์คิด แต่เป็นเรื่อง
ของการ "ปฏิวัติ" ครับ! มีคำถามเรื่องการจับผิดทฤษฎีไหมครับ? 

……………. 

 

Thomas Kuhn 

The Positivists and Karl Popper offer attempts to describe and 
develop rational methods for scientific inquiry. In so doing, they 
offer normative theories of scientific practice. That is, they offer 
views about how scientific inquiry should proceed and what 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

counts as good scientific practice. Kuhn’s philosophy of science 
is inspired by the history of science and seeks to describe how 
science actually develops. Kuhn’s undertaking is not aimed at 
revealing universal norms of 

90 

rational scientific practice. But his views have been taken by 
some to imply that the development of science is not guided by 
general norms of rationality, at least at crucial revolutionary 
periods of theory change. 

Kuhn describes three stages in the development of a science. 
The first stage is called “pre-paradigm science.” In pre-paradigm 
science, people seeking to understand an observed 
phenomenon share no common stock of background theory. 
Each inquirer essentially starts from scratch. Under these 
circumstances, very little progress is made. We have nothing 
resembling a tradition that can be passed from one person on to 
her students for further development and investigation. The 
various theories of the nature of the world proposed by pre-
Socratic philosophers might be considered an example of pre-
paradigm physics. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

At some point, someone develops an account of the observed 
phenomenon that has enough substance and explanatory power 
to attract the attention of a community of individuals who will 
then carry on inquiry along the proposed lines. This marks the 
beginnings of normal science. Kuhn calls the sort of account of 
the observed phenomenon that is required for this to happen a 
paradigm. 

A paradigm consists of the following four things: 

1. A body of theory including laws: For instance, the basic laws 
of motion. 

2. Background metaphysical assumptions: For instance, that there 
is an external world and that our senses provide a reasonably 
reliable guide to its nature, that we share common objects of 
perception, etc. 

3. Values: Here we have in mind primarily epistemological values 
including norms of rationality. The idea here is that a paradigm 
tells you what counts as a phenomenon that requires 
explanation and provides a standard for what counts as an 
adequate explanation of that phenomenon. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. Exemplars: These are textbook applications of the theory to 
the phenomenon it is intended to explain. Classical physics is 
taught through exemplars that include applying Newton’s laws 
to swinging pendulums and forces exerted on springs. 

Normal science, the second of Kuhn’s three stages, is carried out 
within a paradigm. Working within a paradigm, the scientist 
normally accepts the core elements of the paradigm as dogma. 
The scientist’s job in the stage of normal science is to work out 
the details of the paradigm without calling into question the 
central laws of the paradigm, or the epistemic standards it 
presupposes. In the normal stage, we can think of science as 
puzzle solving. Investigators are not advancing bold new theories, 
but applying the accepted theoretical framework in new and 
novel sorts of cases. During normal science, a paradigm gets 
worked out in detail. 

In the course of normal science, problems that resist resolution 
with the paradigm often arise. If these “recalcitrant” problems 
remain long enough, they become what Kuhn calls anomalies. 
As the details of a paradigm get worked out, the anomalies 
become harder and harder to ignore. 

91 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Researchers in need of projects may focus more and more 
scrutiny on the remaining anomalies. Continued and intensified 
but unsuccessful attempts to resolve anomalies can give rise to 
a crisis in normal science. Such a crisis makes it possible to call 
into question core elements of the paradigm that had been 
previously held dogmatically. 

Persistent anomalies in a science can provoke a crisis in which 
the paradigm itself is called into question. In this atmosphere, it 
is possible for scientists to propose and win wide acceptance for 
significant changes in the theoretical framework. Until persistent 
anomalies provide a crisis, however, the social conditions aren’t 
ripe for revolution. Even if someone had great revolutionary 
ideas, they simply won’t get a hearing with the community since 
it is committed to working out the details of the standing 
paradigm. Revolutions in thinking can’t happen until the 
community is convinced that the old paradigm is irrevocably 
broken. When this does happen and an appropriate alternative 
to the old paradigm is developed and proposed, then and only 
then can what Kuhn calls a scientific revolution happen. In a 
scientific revolution, the scientific community abandons one 
paradigm in favor of another. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Once a new paradigm takes hold in the scientific community, 
normal science is resumed, the details of the new paradigm begin 
to get worked out and normal science continues until a new 
batch of anomalies emerges and provokes the next crisis. 

A key insight of Kuhn’s is that science is a community effort. We 
often hold a “great genius” vision of the history of science where 
the fabulous insights of very special individuals are what drive 
science forward. Kuhn would say this is a distorted picture. The 
great geniuses like Newton or Einstein can only launch a 
revolution in scientific thinking when a broader community of 
inquirers have prepared the field and created the conditions for 
the germination of the seeds of a revolution in thinking. The 
history of science needs to be understood in terms how these 
broader communities progress to the point where revolutionary 
thinking is called for and can be fruitful. The great insights and 
discoveries never happen in a social vacuum. 

Kuhn thinks that the paradigm shift that occurs in the course of 
a scientific revolution is comparable to a gestalt switch as in the 
duck/rabbit image below. 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Seeing this image as a duck blocks out seeing it as a rabbit. 
Something similar happens in the case of a paradigm shift. In a 
paradigm shift one drops one conceptual framework in favor of 

92 

another. When we grasp and evaluate the claims made in normal 
science, we do so in the context of acceptance of a paradigm. 
Kuhn suggests that the very meaning of the claims made in 
paradigm-based normal science can only be comprehended 
relative to the conceptual framework of that paradigm. A result 
of this is that from the perspective on one paradigm, we are 
never really in a position to evaluate the claims of normal 
science under a different paradigm. In this sense, paradigms are 
said to be incommensurable (lacking any common measure or 
independent standard of comparison). 

It is tempting to see the cycle of normal science and 
revolutionary science as a Popper style process of conjecture and 
refutation at the level of paradigms. However, Kuhn maintains 
that paradigms are never exactly refuted by intractable 
anomalies. Rather, when the scientific community enters a period 
of crisis and an attractive alternative to the old paradigm 
emerges, the community gives up on the old paradigm and 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

adopts the new one. Paradigms are not so much refuted as 
abandoned. This raises serious questions about whether 
paradigm shifts in scientific revolutions can be understood as 
rational processes. They would seem not to be if we think of 
human rational processes as in some way rule driven like logical 
rules of inference. But we might instead take Kuhn be revealing 
a richer view of human rationality. 

On Kuhn’s view, the methods and standards of science get 
articulated and refined through periods of normal science and 
are liable to undergo bigger shifts in periods of scientific 
revolution. What counts as good scientific inquiry and 
investigation cannot be specified independent of its history. We 
figure out what works as we encounter new challenges. The 
history of science reveals the practice of science to be dynamic 
and adaptive. Creativity and resourcefulness go into the hard-
earned advances in our understanding of the world. 

The broader moral of this story is that we should be highly 
suspicious of any attempt to boil the methods of science down 
to any specific series of steps. Rather, a good understanding of 
the many methods of science can only be had through a study 
of its history, its successes, and its failures. And even at this, our 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

appreciation of the methods of science must remain open 
ended. The story of science is far from finished, and so our 
understanding of its methods is likewise incomplete. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาพูดถึงนักคิดที่ทำให้วงการปรัชญา
วิทยาศาสตร์ต้องสะเทือน และทำให้เราต้องมองประวัติศาสตร์วิทยาศาสตร์
เปลี่ยนไปตลอดกาล เขาคือ โธมัส คูน (Thomas Kuhn) ครับ 

ในขณะที่กลุ่ม Positivists และ ป็อปเปอร์ พยายามบอกว่าวิทยาศาสตร์ 
"ควร" จะเป็นอย่างไร (Normative) คูนกลับเลือกทีจ่ะไปดูว่าใน
ประวัติศาสตร์จริงๆ นั้น วิทยาศาสตร์ "เป็น" อย่างไร (Descriptive) ซึ่ง
คำตอบที่เขาพบนั้นน่าตื่นเต้นมากครับ 

 

1. วงจรของวทิยาศาสตร์: จากความวุ่นวายสู่การปฏิวัติ 

คูนแบ่งพัฒนาการของวิทยาศาสตร์ออกเป็น 3 ช่วงหลักๆ ครับ: 

ช่วงก่อนรับกระบวนทัศน์ (Pre-paradigm science): เป็นช่วงที่ต่างคนต่าง
คิด ไม่มีทฤษฎีกลาง ทุกคนเริ่มนับหนึ่งใหม่หมด ทำให้ความก้าวหน้าเกิดขึ้น
ช้ามาก 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ช่วงวิทยาศาสตร์ปกติ (Normal science): เมื่อมีใครคนหนึ่งสร้างคำอธิบาย
ที่ทรงพลังพอจะดึงดูดนักวิจัยส่วนใหญ่ได้ เราจะเกิดสิ่งที่เรียกว่า "กระบวน
ทัศน์" (Paradigm) ขึ้นมาครับ 

 

2. กระบวนทัศน์ (Paradigm) คืออะไร? 

สำหรับคูน กระบวนทัศน์ไม่ใช่แค่ทฤษฎี แต่มันคือ "แพ็กเกจ" ใหญ่ที่
ประกอบด้วย: 

ตัวทฤษฎีและกฎ: เช่น กฎของนิวตัน 

ความเชื่อทางอภิปรัชญา: เช่น ความเชื่อว่าโลกภายนอกมีจริงและสังเกตได้ 

คุณค่า: มาตรฐานว่าอะไรคือ "คำอธิบายที่ดี" 

ตัวอย่างต้นแบบ (Exemplars): โจทย์ตัวอย่างในตำราเรียนที่สอนให้เด็กๆ 
แก้ปัญหาตามแนวทางของทฤษฎ ี

ในช่วง วิทยาศาสตร์ปกติ นักวิทยาศาสตร์จะทำงานเหมือนคน "ต่อจ๊ิกซอว์" 
หรือแก้ปริศนา (Puzzle solving) โดยไม่สงสัยในตัวกระบวนทัศน์เลยครับ 
พวกเขาแค่พยายามขยายรายละเอียดของทฤษฎีให้ครอบคลุมมากขึ้นเท่านั้น 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. วิกฤตและการปฏิวัติ (Crisis & Revolution) 

เมื่อเวลาผ่านไป นักวิทยาศาสตร์จะเจอ "ปัญหาที่แก้ไม่ได้" หรือที่คูนเรียกว่า 
ความผิดปกติ (Anomalies) 

ในช่วงแรก พวกเขาจะมองข้ามมันไป หรือหาข้อแก้ตัวให้ทฤษฎี 

แต่เมื่อความผิดปกติมีมากขึ้นเรื่อยๆ จนละเลยไม่ได้ จะเกิด สภาวะวิกฤต 
(Crisis) 

เมื่อถึงจุดนี้ "ศรัทธา" ในกระบวนทัศน์เดิมจะสั่นคลอน และถ้ามีกระบวนทัศน์
ใหม่ที่เสนอทางออกที่ดีกว่ามาแทนที่ จะเกิด การปฏิวัติวิทยาศาสตร์ 
(Scientific Revolution) ขึ้นครับ 

คูนเปรียบเทียบการเปลี่ยนกระบวนทัศน์เหมือนกับการเปลี่ยนการรับรู้ภาพ 
(Gestalt switch) เช่น ภาพ "เป็ด-กระต่าย" นีค้รับ 

เมื่อคุณมองเป็นเป็ด คุณจะมองเห็นความจริงแบบหนึ่ง แต่พอคุณเปลี่ยนไป
มองเป็นกระต่าย โลกทั้งใบของคุณจะเปลี่ยนไปเลย คูนบอกว่ากระบวนทัศน์
ที่ต่างกันนั้น "ไม่อาจเทียบเคียงกันได"้ (Incommensurable) เพราะมันใช้
ภาษาและมาตรฐานคนละชุดกัน 

 

4. วิทยาศาสตร์คือกิจกรรมของชุมชน 

ประเด็นสำคัญที่คูนเน้นคือ วิทยาศาสตร์ไม่ได้ก้าวหน้าเพราะ "อัจฉริยะ" 
เพียงคนเดียว (เช่น นิวตัน หรือ ไอน์สไตน์) ที่จู่ๆ ก็คิดออกในที่ว่างเปล่า 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

การปฏิวัติจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อ "ชุมชนวิทยาศาสตร์" เตรียมพร้อมและ
ยอมรับว่ากระบวนทัศน์เก่ามันพังแล้วเท่านั้น 

วิทยาศาสตร์คือเรื่องของสังคม ประวัติศาสตร์ และการปรับตัว ไม่ใช่แค่กฎ
ตรรกะที่ตายตัว 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

โธมัส คูน สอนให้เราเห็นว่าวิทยาศาสตร์มีชีวิต มีความเคลื่อนไหว และไม่ได้
สมบูรณ์แบบมาแต่ต้น แต่มันก้าวหน้าผ่านการยอมรับข้อผิดพลาดและการ
กล้าที่จะเปลี่ยนมุมมองใหม่ทั้งหมด 

นักศึกษาครับ... ถ้ากระบวนทัศน์เปรียบเสมือน "แว่นตา" ที่เราใส่เพื่อมองโลก 
นักศึกษาคิดว่าตอนนี้เรากำลังใส่แว่นตาที่สมบูรณ์ที่สุดแล้วหรือยัง? หรือเรา
แค่กำลังรอให้ "ความผิดปกติ" บางอย่างโผล่มาจนแว่นเราแตก เพื่อที่จะได้
เปลี่ยนแว่นอันใหม่ครับ? 

บทต่อไปเราจะมาสรุปคำถามทบทวนเก่ียวกับปรัชญาวิทยาศาสตร์กันครับ 
ใครมีข้อสงสัยเรื่อง "กระบวนทัศน์" สอบถามอาจารย์ได้เลยนะ! 

………………….. 

 

 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

Review and Discussion Questions 

1. How does the development of more powerful symbolic 
systems of logic boost Empiricism at the beginning of the 20th 
century? 

2. Explain how the Logical Positivists extend Empiricism to the 
theory of meaning. 

3. How is the verificationist theory of meaning used to address 
the demarcation problem? 

4. What is a theory according to the Positivists? 

5. Explain what’s wrong with the view that theories are just very 
well supported hypotheses that are still not so certain. 

6. What does it mean to regard a theory as an explanatory 
framework? 

93 

7. How do the Logical Positivists understand explanation? 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

8. How would Popper resolve (not solve) the problem of 
induction? 

9. How does Popper address the demarcation problem? 

10. Explain how auxiliary hypotheses challenge Popper’s method 
of conjecture and refutation. 

11. Explain pre-paradigm science. Why is little lasting progress 
made at this stage of science? 

12. What is a paradigm? 

13. How does normal science under a paradigm proceed? 

14. What is an anomaly? 

15. What conditions are necessary for a scientific revolution? 

16. What does it mean to speak of competing paradigms as 
incommensurable? 

17. How are the methods of science sensitive to its history? 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการส่งท้ายบทเรียนเรื่อง ปรัชญา
วิทยาศาสตร์ (Philosophy of Science) ที่เราไล่เรียงมาตั้งแต่กลุ่มปฏิฐาน
นิยมเชิงตรรกะ, คาร์ล ป็อปเปอร์ มาจนถึง โธมัส คูน อาจารย์ได้สรุปคำถาม
ทบทวนที่จะช่วยให้พวกเราเห็นภาพรวมของวิวัฒนาการทางความคิดในบทนี้
ครับ 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 

กลุ่มปฏิฐานนิยมเชงิตรรกะ (Logical Positivism) 

การพัฒนา ระบบตรรกศาสตร์สัญลักษณ์ (Symbolic Logic) ที่ทรงพลังขึ้น 
ช่วยส่งเสริมแนวคิดประสบการณ์นิยม (Empiricism) ในช่วงต้นศตวรรษที่ 
20 ได้อย่างไร? 

จงอธิบายว่ากลุ่มปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะขยายขอบเขตของประสบการณ์นิยม
ไปสู่ "ทฤษฎีแห่งความหมาย" (Theory of Meaning) อยา่งไร? 

หลักการพิสูจน์ความจริง (Verificationist Theory of Meaning - VTM) ถูก
นำมาใช้แก้ปัญหา การแบ่งเขต (Demarcation Problem) อย่างไร? 

ในมุมมองของกลุ่ม Positivists "ทฤษฎ"ี คืออะไร? 

จงอธิบายว่าทำไมทัศนะที่บอกว่า "ทฤษฎีกแ็ค่สมมติฐานที่ได้รับการ
สนับสนุนอย่างดีแต่ยังไม่มีความแน่นอน" ถึงเป็นทัศนะที่ ผิด? 

การมองว่าทฤษฎีคือ "กรอบในการอธิบาย" (Explanatory Framework) 
หมายความว่าอย่างไร? 

กลุ่มปฏิฐานนิยมเชงิตรรกะเข้าใจเรื่อง "การอธิบาย" (Explanation) อย่างไร? 
(ลองนึกถึง D-N Model นะครับ) 

 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คาร์ล ป็อปเปอร์ (Karl Popper) 

ป็อปเปอร์จัดการ (Resolve) ปัญหาการอนุมาน (Problem of Induction) 
อย่างไร? (โดยที่ไม่ได้แก้ปัญหาให้หายไป แต่เสนอทางเลี่ยง) 

ป็อปเปอร์จัดการกับปัญหา การแบ่งเขต (ระหว่างวิทยาศาสตร์กับสิ่งที่ไม่ใช่) 
อย่างไร? 

จงอธิบายว่า สมมติฐานเสริม (Auxiliary Hypotheses) ส่งผลต่อความท้า
ทายในวิธีการ "คาดการณ์และการหักล้าง" (Conjecture and Refutation) 
ของป็อปเปอร์อย่างไร? 

โธมัส คูน (Thomas Kuhn) 

จงอธิบาย ช่วงก่อนรับกระบวนทัศน์ (Pre-paradigm science) และทำไม
ในช่วงนี้ถึงแทบจะไม่มีความก้าวหน้าในเชิงวิทยาศาสตร์เลย? 

กระบวนทัศน์ (Paradigm) คืออะไร? 

วิทยาศาสตร์ปกติ (Normal science) ภายใต้กระบวนทัศน์หนึ่งๆ มีลักษณะ
การดำเนินไปอย่างไร? 

ความผิดปกติ (Anomaly) คืออะไร? 

เงื่อนไขใดบ้างที่จำเป็นต่อการเกิด การปฏิวัติวิทยาศาสตร์ (Scientific 
Revolution)? 

การกล่าวว่ากระบวนทัศน์ที่กำลังแข่งขันกันนั้น "ไม่อาจเทียบเคียงกันได"้ 
(Incommensurable) หมายความว่าอย่างไร? 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 
วิธีการทางวิทยาศาสตร์ มีความอ่อนไหวหรือเปลี่ยนแปลงไปตาม 
ประวัติศาสตร์ ของมันเองได้อย่างไร? 

สรุปจากอาจารย ์

นักศึกษาจะเห็นว่า วิทยาศาสตร์ไม่ได้เป็นเพียงแค่ชุดของความจริงที่ตายตัว 
แต่มันคือ "กระบวนการทางปัญญา" ที่มีการปรับปรุงเครื่องมือ (ตรรกะ), 
เกณฑ์การตัดสิน (การพิสูจน์เท็จ), และมุมมองโลก (กระบวนทัศน์) อยู่
ตลอดเวลา 

มีคำถามข้อไหนที่นักศึกษารู้สึกว่า "เข้าใจยากที่สุด" หรืออยากให้ผมลอง
ยกตัวอย่างเปรียบเทียบกับวิชาวิทยาศาสตร์ที่เรียนอยู่ในปัจจุบันไหมครับ? 
อาจารย์พร้อมจะ "อธิบาย" (แบบ D-N Model!) ให้ฟังต่อครับ 



 ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

…………………………. 

จบบทที่ 7 

 


