
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Philosophy of Mind 

The philosophy of mind has seen tremendous progress since 
Descartes proposed his dualist view of mind and body. 
Contemporary philosophical analyses of mental states and 
processes are among the key components of a rapidly emerging 
new science of mind, cognitive science. Philosophers of mind, 
along with psychologists, information scientists, and neuro-
scientists have begun to work out detailed explanations of how 
our physical brains realize and carry out the functions of many 
mental states. In this chapter we will cover some of the progress 
philosophy of mind has contributed over the past century. As we 
will see by the end, some challenging philosophical questions 
about the nature of mind persist. 

Descartes’ Dualism 

As with many topics, modern philosophy of mind begins with 
Descartes and soon moves on. Descartes’ dualism holds that the 
mind is composed of a fundamentally different kind of substance 
than the body. Bodies are composed of matter that exists in 
space and time, and behaves in accordance with laws of nature. 
Minds, however, are spiritual in nature according to Descartes. 
Their existence is not spatio-temporally bound, and unlike 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

physical stuff, minds have free will. The critical faults in 
Descartes’ view were quickly spotted by Princess Elisabeth of 
Bohemia. The central problem lies in accounting for how the 
mind and the body can have any influence on each other. Clearly 
the physical world has effects on the mind, as when I perceive 
things. And it seems equally obvious that the mind has effects in 
the physical world, as when I act on my will. But if mind and 
body are so completely different, it is hard to see how this can 
happen at all. How does something that exists outside of space 
and time have any influence over the body that exists in space 
and time? How can the behavior of my causally determined body 
be influenced by a freely willing mind? The problem of 
mind/body interaction is a major stumbling block for Cartesian 
dualism about the mind and the body. 

Descartes’ correspondence with Princess Elisabeth can be found 
in a heavily edited form here: 
https://www.earlymoderntexts.com/authors/descartes The full 
original text of Descartes’ correspondence with Elisabeth 
includes some ornate literary flirtation in the first couple letters. 
By today’s standards, Descartes could be accused of sexual 
harassment for much of his flattery of Elisabeth. But the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

patronizing flattery pretty much disappears in later letters as 
Descartes comes to appreciate the seriousness of the Elisabeth’s 
incisively argued challenge. Elisabeth provides a brilliant 
illustration of how to deal most effectively with patronizing 
behavior whether it is of sexist variety or some other kind: be 
competent and this will show that you deserve to be taken 
seriously. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะเริ่มต้นบทใหม่ที่น่าตื่นเต้นที่สุดบทหนึ่ง
ในโลกปรัชญา นั่นคือ "ปรัชญาแห่งจิต" (Philosophy of Mind) ครับ 

ในอดีต ปรัชญาเรื่องจิตเคยเป็นเรื่องของการคาดเดาทางอภิปรัชญา แต่ใน
ปัจจุบัน สาขานี้ได้กลายเป็นรากฐานสำคัญของ "วิทยาการพุทธิปัญญา" 
(Cognitive Science) ซึ่งเป็นการทำงานร่วมกันระหว่างนักปรัชญา 
นักจิตวิทยา นักวิทยาศาสตร์ข้อมูล และนักประสาทวิทยา เพื่อหาคำตอบว่า 
"สมองที่เป็นก้อนเนือ้ทางกายภาพ สร้างความคิดและความรู้สึกขึ้นมาได้
อย่างไร?" 

 

1. ทวิภาวะของเดส์การ์ตส์ (Descartes’ Dualism) 

จุดเริ่มต้นของปรัชญาแห่งจิตสมัยใหม่ต้องย่อมนึกถึง เรเน เดส์การ์ตส์ ครับ 
เขาเสนอแนวคิดที่เรียกว่า "ทวิภาวะ" (Dualism) ซึ่งเชื่อว่ามนุษย์เรา
ประกอบด้วยสาร (Substance) 2 ชนิดที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ร่างกาย (Body): คือสสารทางกายภาพ อยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ของพื้นที่ เวลา 
และกฎธรรมชาติ 

จิต (Mind): คือ "จิตวิญญาณ" (Spiritual) ไม่อยู่ภายใต้ข้อจำกัดของพื้นที่และ
เวลา และที่สำคัญคือมี "เจตจำนงเสรี" (Free Will) ซึ่งต่างจากสสารทาง
กายภาพที่ถูกกำหนดโดยเหตุและผล 

 

2. ข้อโต้แย้งจากเจ้าหญิงเอลิซาเบธ: ปัญหาการปฏิสัมพันธ์ 

แม้แนวคิดของเดส์การ์ตส์จะดูน่าฟัง แต่มันกลับถูกท้าทายอย่างแหลมคมโดย 
เจ้าหญิงเอลิซาเบธแห่งโบฮีเมีย (Princess Elisabeth of Bohemia) ท่านได้
ตั้งคำถามสำคัญที่กลายเป็น "ตอ" ของแนวคิดนี้ นั่นคือ "ปัญหาการ
ปฏิสัมพันธ์ระหว่างจิตและกาย" (Mind/Body Interaction) 

คำถามคือ: ถ้าจิตกับกายเป็นสิ่งที่แตกต่างกัน "คนละขั้ว" ขนาดนั้น (อย่าง
หนึ่งมีตัวตนในพ้ืนที่ อีกอย่างหนึ่งไม่มี) แล้วพวกมันจะมีอิทธิพลต่อกันได้
อย่างไร? 

ลองคิดดูนะครับ: เวลาคุณหิวน้ำ (ความรู้สึกในจิต) ทำไมร่างกายถึงขยับไป
หยิบแก้วได?้ หรือเวลาคุณโดนเข็มตำ (เหตุการณ์ทางกาย) ทำไมจิตถึงรู้สึก
เจ็บได?้ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ถ้าจิตอยู่นอกพื้นที่และเวลา มันจะ "ส่งแรง" ไปกระทบกับร่างกายที่อยู่ใน
พื้นที่และเวลาได้อย่างไร? และร่างกายที่ทำงานตามกฎฟิสิกส์จะถูกบงการ
โดยเจตจำนงเสรีท่ีไม่มีตัวตนได้อย่างไร? 

 

3. บทเรียนเรื่องความสามารถจากเจ้าหญิงเอลิซาเบธ 

อาจารย์อยากเล่าเกร็ดประวัติศาสตร์เล็กน้อยครับ ในช่วงแรกท่ีเดส์การ์ตส์
เขียนจดหมายโต้ตอบกับเจ้าหญิงเอลิซาเบธ เขามักจะใช้คำพูดที่ดูถูกในเชิง 
"ยกยอ" (Patronizing flattery) ตามค่านิยมชายเป็นใหญ่ในยุคนั้น 

แต่เจ้าหญิงเอลิซาเบธทรงพิสูจน์ให้เห็นด้วย "ความสามารถ" 
(Competence) และข้อโต้แย้งที่เฉียบคม จนในที่สุดเดส์การ์ตส์ต้องเลิก
พูดจาแทะโลมและหันมาถกเถียงกับทา่นอย่างจริงจังในฐานะนักปราชญ์ที่
เท่าเทียมกัน นี่คือบทเรียนที่ยอดเยี่ยมครับว่า "ความเก่งกาจและหลักการที่
แน่นแฟ้นคืออาวุธที่ดีที่สุดในการทำให้คนอื่นยอมรับ" 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ปัญหาที่เจ้าหญิงเอลิซาเบธทิ้งไว้ให้เดส์การ์ตส์นั้นยิ่งใหญ่มากครับ เพราะถ้า
เราอธิบายไม่ได้ว่าจิตกับกายคุยกันได้อย่างไร เราก็อาจจะต้องเปลี่ยนความ
เชื่อใหม่ทั้งหมดว่า "จริงๆ แล้วจิตอาจจะเป็นแค่ส่วนหนึ่งของร่างกายหรือ
เปล่า?" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษาเป็นเดส์การ์ตส์ นักศึกษาจะอธิบายอย่างไรดีครับ
ว่า "ความคิดที่ไม่มีตัวตน" สามารถ "สั่ง" ให้ "แขนที่มีตัวตน" ขยับได้? หรือว่า
จริงๆ แล้วจิตใจของเราเป็นเพียงแค่กระแสไฟฟ้าในสมองเท่านั้น? 

ในหัวข้อหน้า เราจะไปดูความพยายามของนักปรัชญารุ่นหลังที่พยายามจะ
แก้ปัญหานี้ โดยการบอกว่า "จริงๆ แล้วโลกนี้มีสารแค่ชนิดเดียว!" ใครอยากรู้
ว่าเป็นอย่างไร เจอกันคาบหน้าครับ! 

………………… 

 

Empiricism leads to Logical Behaviorism 

95 

Some of the main questions for the philosophy of mind are 
metaphysical questions about the nature of minds and mental 
states. “What is the mind?” quickly proves to be too big a 
question. We might say that for a being to have a mind is just for 
it to have mental states like beliefs, desires, perceptions, 
memories, emotions, and so forth. And this leads us towards 
somewhat more tractable questions like “What is a belief (desire, 
memory, perception. . .)?” This is the helpful turn taken with 
Logical Behaviorism. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Following Hume in the 18th century, the philosophy of science 
takes a sharp empirical turn in the latter 19th and early 20th 
century. During this time, what is scientifically knowable is taken 
to be limited to what can be defined in observable terms. This 
puts the mind and psychological phenomena generally on 
epistemically shaky ground. Mental states like beliefs, desires, 
perceptions, and anxieties are not the sorts of things we can 
examine under a microscope. If all things knowable are supposed 
to be knowable through sense experience, then it begins to 
appear that minds and mental states are not knowable. 

The philosophical behaviorism of Gilbert Ryle is an attempt to 
salvage talk of minds and mental states and make such talk 
empirically acceptable. Mental terms like belief or fear can often 
be associated with observable behavior. Anger and fear, for 
instance, often seem to be observable. Suppose we identified 
the mental state of being angry with displaying angry behavior. 
On this proposal, anger just is stomping around, cursing a lot or 
generally throwing a fit. The obvious problem here is that some 
people can be angry without displaying it and some people, good 
actors for instance, can engage in convincingly angry behavior 
even though they aren’t really angry. Or to take another 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

example, my desire for chocolate ice cream might be observable 
in my rummaging around in the freezer, or it might not be 
observable at all because the usual behaviors are checked by 
my (also unobservable) desire to shed a few pounds. So mental 
states like anger or many beliefs and desires sometimes show in 
terms of behaviors, but perhaps only under the rights sorts of 
conditions. To make mental states empirically respectable and 
yet avoid the obvious problems we’ve seen in identifying mental 
states with observable behaviors, Ryle proposed to analyze 
mental states as dispositions to behave. 

We are disposed in one way or another when we would behave 
a certain way given certain conditions. The behavior is not the 
disposition itself, but a manifestation of the disposition. The 
disposition can be identified in terms of a certain kind of “if. . 
.then. . .” statement. To help get clear on the idea, consider 
simpler physical dispositions like solubility or flexibility. To say 
that a spring is flexible is not to say that it is currently flexed. It 
is rather to say that if you were to stress it in the right way, then 
it would absorb the force placed on it and bend. To say that 
sugar is soluble is not to say that it is dissolved. But it is to say 
that if you were to submerge it in water (under the right 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

conditions), then it would go into solution. So dispositions are 
described in terms of stimulating conditions and responses or 
manifestations. Ryle’s idea is that talk of mental states, like 
beliefs, desires, perceptions, or emotions can be fully explained 
as talk of very complex dispositions where the stimulating 
conditions and the manifestations are observable conditions and 
behaviors. So, my desire for chocolate ice cream might be 
understood as a complex disposition to exhibit behaviors like 
rummaging around in the freezer if I think I’ll find chocolate ice 
cream there, and I’m not too worried about my weight, and . . . 
. If this project works out, then we can understand talk of mental 
states in terms of empirically respectable stimulus-response 
dispositions. 

The project of defining talk of mental states in terms of 
observable environmental stimuli and behavioral responses 
faces a number of difficult challenges though. We normally 
understand simple physical dispositions as being grounded in 
some further physical basis. Sugar is soluble in water because of 
its molecular structure, for instance. For sugar to be soluble is for 
it to have this underlying chemical structure that causes it to go 
into solution when submerged in water. In his eagerness to avoid 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

positing unobservable mental states, Ryle wanted us to 
understand talk of dispositions merely as defining mental terms 
in terms of empirically respectable stimulus response “if. . then. 
. .” claims. He wanted to avoid positing any unobservable states 
of the brain, for instance, as the basis of mental dispositions. So 
Ryle’s talk of dispositions is limited to mere “if . . then . . .” 
statements without any appeal to underlying states of the brain. 

A second problem is that while we might be able to formulate 
plausible stimulus response conditionals for some mental state 
terms like fear or anger, in many cases the subtle links between 
stimulus and response that we might associate with a belief or a 
desire are simply too complex to allow for an analysis of the 
mental state talk in terms of observably defined disposition talk. 
What “if . . then . . .” claim, for instance, analyzes talk of my 
belief that my brother lives in Arizona? 

A distinct problem, one that will continue to dog subsequent 
theories in the philosophy of mind, is the problem of conscious 
experience. However Ryle’s project works out, we could imagine 
some kind of mindless robot that satisfies all of the relevant 
stimulus-response dispositions we associate with beliefs, desires, 
and emotions. And yet the robot has no mind and so no 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

conscious experience. When we think of our own case at least, 
our subjective conscious experience seems to be quite central 
to having a mind. This is an issue we will return to after 
considering a few other 20th century approaches to 
understanding the mind. 

Here is a link to the IEP entry on Behaviorism and some related 
movements in the Philosophy of Mind including material 
eliminativism: http://www.iep.utm.edu/behavior/ 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาดูจุดเปลี่ยนสำคัญเมื่อ 
"ประสบการณ์นิยม" (Empiricism) พยายามจะยึดครองอาณาจักรของจิตใจ 
ผลที่ได้คือแนวคิดที่เรียกว่า "พฤติกรรมนิยมเชิงตรรกะ" (Logical 
Behaviorism) ครบั 

ในบทที่แล้ว เราค้างกันไว้ที่ปัญหาของเดส์การ์ตส์ว่า "จิต" กับ "กาย" คุยกันได้
ยังไง พอนักปรัชญาสายประสบการณ์นิยมมองปัญหานี้ พวกเขาบอกว่า "เลิก
พูดเรื่องจิตที่เป็นวิญญาณลึกลับเถอะ เพราะมันมองไม่เห็นและตรวจวัด
ไม่ได้!" 

 

 

 

http://www.iep.utm.edu/behavior/


  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

1. ปัญหาของ "สิ่งที่มองไม่เห็น" 

ในช่วงต้นศตวรรษที่ 20 มาตรฐานของวิทยาศาสตร์คือ "ต้องสังเกตได้" 
เท่านั้นครับ 

ความเชื่อ (Belief), ความปรารถนา (Desire), หรือความกลัว (Fear) มันไม่ได้
อยู่ใต้กล้องจุลทรรศน์ 

ถ้านักประสบการณ์นิยมบอกว่า "ความรู้ต้องมาจากประสาทสัมผัส" แล้วเรา
จะ "รู้" เรื่องจิตใจได้อย่างไร ในเมื่อเรามองไม่เห็นความรู้สึกของคนอื่น? 

คำตอบของ กิลเบิร์ต ไรล์ (Gilbert Ryle) คือ: จิตใจไม่ใช่ "สิ่งของ" ที่ซ่อนอยู่
ข้างใน แต่มันคือ "รูปแบบพฤติกรรม" ครับ 

 

2. จากพฤติกรรม สู่ "แนวโน้มที่จะแสดงพฤติกรรม" (Dispositions) 

ไรล์รู้ดีครับว่าการบอกว่า "โกรธ = กระทืบเท้า" นั้นไม่พอ เพราะบางคนโกรธ
แต่เก็บอาการ หรือนักแสดงแกล้งโกรธทั้งที่ใจจริงไม่ได้โกรธ เขาจึงเสนอว่า 
จิตใจคือ "แนวโน้มเชิงพฤติกรรม" (Dispositions) 

ลองนึกถึง "ความเปราะ" ของแก้ว หรือ "การละลาย" ของน้ำตาลดูครับ: 

แก้วที่วางอยู่เฉยๆ เราก็เรียกมันว่า "เปราะ" แม้มันจะยังไม่แตกในตอนนี้ 

ความเปราะไม่ใช่ "พลังลึกลับ" ในแก้ว แต่มันคือเงื่อนไขว่า "ถ้า (If)... คุณเอา
ค้อนไปทุบมัน แล้ว (Then)... มันจะแตก" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ไรล์จึงสรุปว่า รฐัภาวะทางจิต (Mental States) ก็เหมือนกัน: 

การที่อาจารย์ "อยากกินไอศกรีม" ไม่ได้แปลว่าอาจารย์ต้องกินอยู่ตอนนี้ 

แต่มันคือแนวโน้มว่า "ถ้า" อาจารย์เดินผ่านร้านไอศกรีม และ "ถ้า" อาจารย์
ไม่ได้ไดเอทอยู่ "แล้ว" อาจารย์จะเดินเข้าไปซื้อครับ 

 

3. ปัญหาใหญ่ 3 ประการของพฤติกรรมนิยม 

แม้แนวคิดนี้จะดู "วิทยาศาสตร์" มาก เพราะเปลี่ยนเรื่องจิตใจให้กลายเป็น
เรื่องที่สังเกตได้ แต่มันก็เจอทางตันครับ: 

ขาดรากฐานทางกายภาพ: ไรล์พยายามเลี่ยงไม่พูดถึง "สมอง" เลย เขาเน้นแค่
เงื่อนไข "ถ้า...แล้ว..." แต่นักวิทยาศาสตร์แย้งว่า น้ำตาลละลายเพราะ 
"โครงสร้างโมเลกุล" ดังนั้น ความคิดก็ควรจะเกิดจาก "โครงสร้างของสมอง" สิ 

ความซับซ้อนที่เกินบรรยาย: เราอาจจะเขียนเงื่อนไข "ถ้า...แล้ว..." ของความ
โกรธได้ แต่เราจะเขียนเงื่อนไขของ "ความเชื่อว่าพี่ชายอาศัยอยู่ที่เชียงใหม่" 
ได้ยังไง? มันซับซ้อนเกินกว่าจะอธิบายด้วยพฤติกรรมเพียงอย่างเดียว 

ปัญหาเรื่อง "จิตสำนึก" (The Problem of Consciousness): นี่คือจุดตาย
ครับ! ลองนึกถึง "หุ่นยนต์ที่ไม่มีจิตใจ" แต่ถูกตั้งโปรแกรมให้ตอบสนอง 
(If/Then) ได้เหมือนมนุษย์ทุกอย่าง 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

หุ่นยนต์ตัวนี้อาจจะแสดงพฤติกรรม "เจ็บ" ได้สมบูรณ์แบบ แต่มัน "รู้สึก" เจ็บ
จริงๆ ไหม? 

พฤติกรรมนิยมอธิบาย "พฤติกรรมภายนอก" ได้ดี แต่สอบตกในการอธิบาย 
"ความรู้สึกภายใน" (Subjective Experience) ที่เราแต่ละคนมีครับ 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

กิลเบิร์ต ไรล์ พยายามจะ "ล้างบ้าน" ปรัชญาโดยการกำจัด "ผีในเครื่องจักร" 
(The Ghost in the Machine - หมายถึงจิตวิญญาณในร่างเนื้อ) ทิ้งไป แต่
เขากลับเผลอโยน "ความรู้สึกนึกคิด" จริงๆ ของเราทิ้งไปด้วย 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษาเจอหุ่นยนต์ที่ร้องไห้และบอกว่า "เสียใจ" ได้
เหมือนคนเป๊ะๆ นักศึกษาจะถือว่าหุ่นยนต์ตัวนั้น "มีจิตใจ" หรือเปล่า? หรือว่า 
"ความรู้สึกข้างใน" คือสิ่งที่สำคัญที่สุดไม่ว่าพฤติกรรมจะเป็นอย่างไร? 

ในคาบหน้า เราจะไปดูทฤษฎีที่ก้าวหน้าขึ้นไปอีก คือการมองว่า "จิตใจ = 
สมอง" (Identity Theory) ซึ่งจะนำเราเข้าสู่โลกของประสาทวิทยาครับ! มีข้อ
สงสัยเรื่อง If/Then ของพฤติกรรมไหมครับ? 

…………………….. 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The Brain State Identity Theory 

Ryle’s behaviorism attempts to make talk of mental states 
empirically respectable by defining mental terms in terms of 
observable conditions and behaviors. One concern raised about 
this approach was that mental state terms are to be understood 
entirely in terms of observable things going on outside the 
person. This seems to take the mind out of the person. There is 
no place in behaviorism for any account of our inner lives or even 
the notion that my beliefs and desires are 

97 

in some sense in me or part of me. The Brain State Identity 
Theory, most ably advanced by J. J. C. Smart, goes some ways 
towards remedying this defect (though Ryle would not have 
counted it as a defect). The Brain State Identity Theory proposes 
that mental states are identical with brain states. Contrary to 
Descartes’ dualism, the Identity Theory takes mind to be a 
physical thing. Namely, it takes the mind to be identical with the 
brain. For this reason the Identity Theory as a physicalist view of 
the mind. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

According to the Identity theory, the belief that the state of 
Washington is in the Pacific Northwest just is a certain neuro-
chemical state of the brain. Note that a great many people share 
this belief. When we speak of the belief as a view about what is 
true, one that might be shared by many people, we are speaking 
of a belief type. My belief that the state of Washington is in the 
Pacific Northwest is just one token of that shared belief type. This 
distinction between types and tokens is important to 
understanding what the identity theory says. The Identity Theory 
holds that mental state types are identical with brain state types. 
So, the identity theory holds that for anyone to have the belief 
that the state of Washington is in the Pacific Northwest is just for 
them to have that same specific neuro-chemical property. A 
plausible example of such mental state/brain state type identity 
is that pain just is C-fibers, a certain kind of neuron, firing. 

We have scientific evidence that very roughly points in the 
direction of something like the Identity Theory. Cases of localized 
brain injuries indicate that different parts of the brain carry out 
different functions. People who suffer lesions in specific areas of 
the brain tend to find specific mental functions impaired while 
other functions are left perfectly intact. It is through analyzing 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

such cases that we began to map areas of the brain according to 
the functions they perform. 

In the Identity Theory we have a significant point of intersection 
between the philosophy of mind and the science of mind. 
Philosophical speculation has given rise to a great many scientific 
hypotheses. Here we have an example of how this can happen. 
We have a theory about the nature of mental states that turns 
out to be empirically testable. The Identity Theory says that 
mental state types are identical with brain state types. Types are 
properties, so this view tells us that all of your mental properties 
are physical properties of your brain. We have learned a great 
deal about how brains store and process information since this 
hypothesis was popular. The science of mind is not yet mature, 
but it is well past its infancy and the broad outlines of how brains 
work are more or less in place. What the science tells us is that 
different brains store and process the same information in very 
different ways. That is, the Identity Theory is wrong. My belief 
that the state of Washington is in the Pacific Northwest involves 
many properties of my brain. But your belief that the state of 
Washington is in the Pacific Northwest involves your brain having 
different properties. So, in the case of the Identity Theory, we 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

have philosophers of mind proposing a scientific hypothesis that 
subsequent evidence showed to be false. But the rejection of 
type-type identity points us towards functionalism. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะขยับจากพฤติกรรมภายนอก กลับเข้า
มาสำรวจสิ่งที่อยู่ "ข้างใน" ร่างกายเรากันบ้าง กับทฤษฎีที่เปลี่ยนโฉมหน้า
ปรัชญาแห่งจิตให้กลายเป็นวิทยาศาสตร์แบบเต็มตัว นั่นคือ "ทฤษฎีอัต
ลักษณ์ทางสถานะสมอง" (Brain State Identity Theory) ครับ 

จำได้ไหมครับว่าคราวที่แล้ว "พฤติกรรมนิยม" ของไรล์ถูกวิจารณ์ว่า "เอาใจ
ออกห่างจากตัวบุคคล" คือมองแต่พฤติกรรมข้างนอกจนลืมโลกภายในของ
เราไป ทฤษฎีอัตลักษณ์นี้จึงเสนอทางออกที่ตรงไปตรงมาที่สุดคือ: "จิตใจก็คือ
สมองนั่นแหละ!" 

 

1. จิตคือสสารทางกายภาพ (Physicalism) 

ทฤษฎีนี้ถูกนำเสนออย่างทรงพลังโดย J. J. C. Smart โดยเขามองว่าเดส์
การ์ตส์คิดผิดที่บอกว่าจิตเป็นวิญญาณลึกลับ จริงๆ แล้ว: 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

จิต = สมอง: ทุกความคิด ความรู้สึก หรือความเชื่อ ไม่ใช่อะไรที่ลอยไปลอย
มา แต่มันคือ "สถานะทางประสาทและเคมี" (Neuro-chemical state) ของ
สมองเรา 

เราเรียกมุมมองแบบนี้ว่า สสารนิยม (Physicalism) คือเชื่อว่าทุกอย่าง
อธิบายได้ด้วยเรื่องทางกายภาพครับ 

 

2. ประเภท vs. หนว่ย (Type vs. Token) 

เพื่อให้เข้าใจทฤษฎีนี้ นักศึกษาต้องแยกคำสองคำนี้ให้ขาดก่อนครับ: 

ประเภท (Type): คือหัวข้อกว้างๆ เช่น "ความเชื่อว่ากรุงเทพฯ เป็นเมือง
หลวง" 

หน่วย (Token): คือสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในหัวของแต่ละคน (ความเชื่อนี้ในหัวของ
อาจารย์ กับในหัวของนักศึกษา คือคนละ Token กัน) 

ทฤษฎีอัตลักษณ์ (Type-Type Identity) บอกว่า: "ประเภท" ของสถานะทาง
จิต ต้องเท่ากับ "ประเภท" ของสถานะสมองแบบเป๊ะๆ 

ตัวอย่างคลาสสิก: ความเจ็บปวด (ประเภททางจิต) = การทำงานของเส้นใย
ประสาทซี (C-fibers firing - ประเภททางสมอง) 

นั่นแปลว่า ใครก็ตามในโลกนี้ (หรือแม้แต่สิ่งมีชีวิตอ่ืน) ถ้าจะ "เจ็บ" ได้ ต้องมี
เส้นใยประสาทซีทำงานเหมือนกันเป๊ะเท่านั้น! 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. หลักฐานทางวิทยาศาสตร์ที่สนับสนุน 

ทำไมคนถึงเชื่อทฤษฎีนี้? เพราะเรามีหลักฐานทางการแพทย์ครับ: 

กรณีสมองบาดเจ็บเฉพาะจุด: เราพบว่าถ้าสมองส่วนหนึ่งเสียหาย ฟังก์ชัน
ทางจิตบางอย่างจะหายไปทันที (เช่น พูดไม่ได้ หรือจำชื่อคนไม่ได้) ในขณะที่
ส่วนอ่ืนยังปกติ 

สิ่งนี้ทำให้นักวิทยาศาสตร์เริ่ม "วาดแผนที่สมอง" และเชื่อว่าจิตใจถูกเก็บไว้ใน
ก้อนเนื้อส่วนต่างๆ จริงๆ 

 

4. ทำไมทฤษฎีนี้ถึง "สอบตก"? 

แม้จะฟังดูสมเหตุสมผล แต่เมื่อวิทยาศาสตร์ก้าวหน้าขึ้น เราพบความจริงที่
น่าตกใจว่า ทฤษฎีนี้ผิดครับ! 

สมองแต่ละคนไม่เหมือนกัน: งานวิจัยเผยว่า สมองของอาจารย์อาจจะเก็บ
ข้อมูล "กรุงเทพฯ เป็นเมืองหลวง" ไว้ด้วยการเชื่อมต่อเซลล์ประสาทแบบหนึ่ง 
แต่สมองของนักศึกษาอาจจะใช้เซลล์ประสาทคนละชุดกันเลยในการเก็บ
ข้อมูลเดียวกัน 

ปัญหาการเปลี่ยนผ่าน: ถ้า "ความเจ็บ" ต้องเท่ากับ "เส้นใยซี" เท่านั้น แปลว่า
ถ้าเราเจอเอเลี่ยนที่ไม่มีเส้นใยซีแต่โดนยิงขาขาด เขาก็จะ "เจ็บไม่เป็น" ใช่
ไหม? ซึ่งมันดูไม่ค่อยสมเหตุสมผลเท่าไหร่ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ทฤษฎีอัตลักษณ์ (Identity Theory) คือตัวอย่างที่ยอดเยี่ยมของการที่
ปรัชญาเสนอ "สมมติฐานทางวิทยาศาสตร์" ให้โลก และเมื่อวิทยาศาสตร์
พิสูจน์ว่ามันผิด (ในแง่ Type-Type) มันก็ไม่ได้สูญเปล่าครับ แต่มันนำเราไปสู่
ทฤษฎีใหม่ที่ยืดหยุ่นกว่าเดิมที่เรียกว่า "หน้าที่นิยม" (Functionalism) 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษามี "ความทรงจำที่แสนสุข" เรื่องเดียวกันกับเพื่อน 
แต่มันถูกเก็บไว้ในเซลล์สมองคนละตำแหน่งกัน นักศึกษาจะยังกล้าพูดไหมว่า
ความทรงจำนัน้คือ "สิ่งเดียวกัน"? หรือว่าส่ิงที่สำคัญคือ 'หน้าที'่ ของมัน ไม่ใช่ 
'ตัวก้อนเนื้อ' ที่เก็บมันไว้? 

คาบหน้า เราจะไปดูว่าแนวคิด Functionalism จะเข้ามาแก้ปัญหาเรื่อง 
"สมองใครสมองมัน" ได้อย่างไร เจอกันคาบหน้าครับ! 

…………………… 

 

Functionalism 

Belief is the spring of action. We explain people’s actions in terms 
of their mental states. People do what they do because of what 
they believe, desire, fear, hope for, and so forth. The behaviorists 
were on to something in thinking about mental states in terms of 
dispositions to behave. But recall that the behaviorists were 
looking for a way to analyze talk about mental states entirely in 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

terms of observable things like behavior. They wanted to avoid 
talking about unobservable things going on in the head. Talk of 
dispositions for the behaviorists was not talk of underlying and 
possibly unobservable brain states that give rise to behavior. 
Rather it was merely talk of tendencies that might allow us to 
understand mental state terms as synonymous with complex “if. 
. . then. . .” conditional statements. 

Functionalists would understand talk of dispositions more in line 
with the way we usually do when we take a disposition to be 
based on some underlying state, as when we take the springs 
flexibility to be based on the physical properties of the steel it is 
made of. 

According to functionalism, to be in a mental state is to be in 
some underlying brain state that realizes a certain functional role. 
The functional role can be understood as a complex of 
dispositions. But, unlike in the case of the Identity Theory, we 
now take dispositions to be grounded in underlying physical 
states. 

An important point to understand about functional roles is that 
they are multiply realizable. Note that dispositions like flexibility 
might be grounded in very different causal bases in different 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

cases, like the molecular structure of steel in the case of a watch 
spring or the biology of muscles and tendons in the case of your 
calf. Likewise, functional roles can be realized by very different 
underlying physical mechanisms. Consider the case of mouse 
traps. For something to be a mouse trap is for it to function 
effectively in a way that traps mice. But this is not to say anything 
specific about the physical properties of a mouse trap. Many 
different sorts of things, things of different designs and materials, 
can perform the functional role of trapping mice. 

Similarly, in the case of mental state as functional states, the 
functionalist allows that a variety of different underlying brain 
states might realize the same functional role and constitute the 
same type of mental state. So, we share a mental state when 
share the belief that Obama was president in 2012, but that same 
mental state might be realized by differing brain states in my 
brain and yours. This in fact is what the neuro science bears out. 
When we examine how brains process and store information, we 
find that different brains handle the same information in different 
ways. 

Here is a link to further reading on functionalism: 
http://www.iep.utm.edu/functism/ 

http://www.iep.utm.edu/functism/


  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เรามาถึงทฤษฎีทีเ่ป็น "พระเอก" ของวิชา
วิทยาการพุทธิปัญญา (Cognitive Science) ในปัจจุบัน และเป็นทฤษฎีที่
ยืดหยุ่นที่สุดในการอธิบายเรื่องจิตใจ นั่นคือ "หน้าที่นิยม" (Functionalism) 
ครับ 

หลังจากที่เราเห็นว่า "ทฤษฎีอัตลักษณ์" (Identity Theory) สอบตกเพราะไป
ยึดติดว่าสมองทุกคนต้องเหมือนกันเป๊ะ วันนี้เราจะมาดูว่า Functionalism 
แก้ปัญหานี้อย่างไรครับ 

 

1. จิตใจคือ "บทบาท" ไม่ใช่ "ก้อนเนื้อ" 

Functionalists เหน็ด้วยกับพฤติกรรมนิยมบางส่วนตรงที่ว่า ความเชื่อคือบ่อ
เกิดของการกระทำ แต่เขาต่างออกไปตรงที่เขาไม่ได้มองแค่พฤติกรรม
ภายนอกอย่างเดียวครับ 

พวกเขาเปรียบเทียบจิตใจเหมือนกับ "กับดักหนู": 

การที่บางสิ่งจะเป็น "กับดักหนู" ได้นั้น ไม่ได้ขึ้นอยู่กับว่ามันทำจากไม้ เหล็ก 
หรือพลาสติก 

แต่มันอยู่ที่ "หน้าที่" (Function) ของมนั คือ "มันดักหนูได้หรือไม่?" 

ถ้ามันทำหน้าที่ดักหนูได้ เราก็เรียกมันว่ากับดักหนู ไม่ว่าหน้าตาหรือวัสดุข้าง
ในจะเป็นอย่างไรก็ตาม 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

2. การปรากฏขึ้นได้ในหลายรูปแบบ (Multiple Realizability) 

นี่คือคีย์เวิร์ดสำคัญครับ "Multiple Realizability" หมายความว่า หน้าที่หนึ่ง
อย่าง สามารถเกิดขึ้นได้จากวัสดุหลายประเภท 

ตัวอย่าง: ความยืดหยุ่น (Flexibility) ในสปริงนาฬิกาเกิดจากโมเลกุลของ
เหล็ก แต่ความยืดหยุ่นในกล้ามเนื้อขาเกิดจากเส้นใยทางชีวภาพ 

ในทำนองเดียวกัน "ความเจ็บปวด" หรือ "ความเชื่อ" ก็สามารถเกิดขึ้นได้ใน
สมองของมนุษย์ (ที่เป็นคาร์บอน), ในสมองของเอเลี่ยน (ที่อาจเป็นซิลิคอน), 
หรือแม้แต่ในคอมพิวเตอร์ (ที่เป็นวงจรไฟฟ้า) ตราบใดที่พวกมันทำหน้าที่
ประมวลผลข้อมูลออกมาในรูปแบบเดียวกัน 

 

3. เมื่อสมองแต่ละคนทำงานไม่เหมือนกัน 

Functionalism สอดคล้องกับวิชาประสาทวิทยา (Neuroscience) สมัยใหม่
มากครับ เพราะเราพบว่า: 

อาจารย์กับนักศึกษามีความเชื่อเรื่องเดียวกัน เช่น "โอบามาเคยเป็น
ประธานาธิบดี" 

แต่ในระดับเซลล์ประสาท สมองของอาจารย์อาจจะใช้เซลล์กลุ่ม A ส่วนของ
นักศึกษาอาจใช้เซลล์กลุ่ม B 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ข้อสรุป: เรามีสถานะทางจิต "ประเภทเดียวกัน" ได้ แม้สถานะทางสมองจะ 
"ต่างกัน" เพราะเราทั้งคู่มีระบบที่ทำหน้าที่ (Function) เก็บข้อมูลและดึง
ข้อมูลชุดนี้ออกมาใช้งานได้เหมือนกันนั่นเอง 

 

4. สรุปภาพรวม: จิตใจคือ "ซอฟต์แวร์" 

ถ้าจะให้เข้าใจง่ายที่สุด นักศึกษาสามารถมองเปรียบเทียบได้ดังนี้ครับ: 

สมอง เปรียบเสมือน ฮาร์ดแวร์ (Hardware) (ตัวเครื่อง, วงจร) 

จิตใจ เปรียบเสมือน ซอฟต์แวร์ (Software) (โปรแกรม, ระบบปฏบิัติการ) 

โปรแกรมเดียวกัน (เช่น เว็บเบราว์เซอร์) สามารถรันได้ทั้งบนคอมพิวเตอร์ 
PC, Mac หรือมือถือ แม้เครื่องข้างในจะต่างกัน แต่ "หน้าที่" ของมันยัง
เหมือนเดิม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

Functionalism ช่วยให้เราหลุดพ้นจากข้อจำกัดที่ว่า "จิตใจต้องเป็นเนื้อ
สมองมนุษย์เท่านั้น" แต่มันก็ฝากคำถามชวนคิดไว้ครับวา่ "ถ้าเราสร้าง
หุ่นยนต์ที่มีระบบประมวลผลหน้าที่เดียวกับมนุษย์เป๊ะๆ เราจะต้องยอมรับ
ไหมว่าหุ่นยนต์ตัวนั้นมีจิตใจจริงๆ?" 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษาแอปพลิเคชันหนึ่งในมือถือที่สามารถ "คุย" และ 
"ปลอบใจ" นักศึกษาได้ดีกว่าเพื่อนสนิทเสียอีก นักศึกษาจะเริ่มรู้สึกว่าแอปฯ 
นั้น "มีจิตใจ" ตามหลักหน้าที่นิยมไหมครับ? หรือว่ายังขาดอะไรบางอย่างไป? 

คาบหน้า เราจะไปดูข้อโต้แย้งที่โด่งดังที่สุดต่อ Functionalism นั่นคือ "ห้อง
ภาษาจีน" (Chinese Room) ของ จอห์น เซิร์ล ครับ! เตรียมตัวมาลับสมอง
กันนะครับ! 

………………………… 

Consciousness and Property Dualism 

99 

Functionalism remains the reigning paradigm for analyzing mental 
states. But not all that is mental yields to functional analysis. In 
particular, subjective conscious experience resists analysis in 
terms of functional roles. You might recall that consciousness 
was among the defining characteristics of Descartes’ immaterial 
minds. The difficulty of understanding conscious experience in 
terms of functional roles and physical processes leads David 
Chalmers to another kind of dualism: property dualism. On this 
view, though the world consists of just one kind of substance, 
matter, that substance has fundamentally different kinds of 
properties including those we can regard as purely physical, like 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

mass, charge and so forth, and other kinds of properties, like 
consciousness, that are irreducibly mental. Let’s start by thinking 
about how consciousness is special and especially difficult to 
analyze in terms of physical properties. 

Functionalism gives us a promising approach for understanding 
some kinds of mental states in terms of physical states that fulfil 
functional roles. According to functionalism, for me to believe 
that my cat is sleeping on the sofa only requires that my brain 
be in some state that plays an appropriate functional role. I can’t 
specify the functional role completely, but it might include 
walking softly when I go to refill my tea, not playing loud music 
on the stereo, saying “no” if my wife asks me if the cat is outside, 
etc. The state of my brain that fulfills this mental functional role 
might be one that can be entirely specified in physical terms. It 
is just the state of having certain connections between networks 
of neurons activated in certain ways. With enough 
neurophysiology, we could completely describe this brain state 
in terms of chemical and electrical properties. A great many kinds 
of mental phenomena might yield completely to such functional 
explanation in purely physical terms. Cognitive scientists have 
already made tremendous progress at understanding memory, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

shape recognition, belief, and desire in terms of functional roles 
that have purely physical bases. But then there is our subjective 
conscious experience, what it is like for me to perceive 
something, for instance, or how I experience desiring something, 
believing something, remembering something. 

Consciousness does not yield to functional analysis in the same 
way. An interesting kind of thought experiment suggests that 
consciousness can’t be understood in purely functional terms or 
in terms of physical properties and processes at all. First, we need 
to talk about zombies. The zombies we are familiar with from 
horror stories are easily recognizable. They walk in menacing dull-
witted ways in spite of broken legs and open wounds. They are 
the reanimated dead. This is not at all like philosophical zombies, 
the beings that populate philosophical zombie thought 
experiments in the philosophy of mind. The idea of a 
philosophical zombie is the idea of being that functions exactly 
like a conscious person in every observable respect. The only 
difference between a philosophical zombie and a normal person 
is that the philosophical zombie lacks conscious experience. 
Imagine a physical duplicate of yourself, a doppelganger that is 
functionally indistinguishable from the actual you. It looks the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

same, acts the same, gives the same replies you would give to 
questions and the same responses to stimuli. It is just as subtly 
expressive as you in every conceivable way because it is 
functionally just like you. Your mother or your lover could never 
tell the difference. The only difference there is, is that the 
zombie lacks 

100 

the conscious experiences that you have. There is simply nothing 
it is like to be your zombie doppelganger. 

There is philosophical debate about whether such a being is 
metaphysically possible. There don’t appear to be any logical 
contradictions involved, but that may not settle the issue. 
However, if such a zombie is possible, this possibility would 
demonstrate something interesting. Since your zombie 
doppelganger is exactly like your conscious self in every physical 
and functional respect down to the atomic level, yet differs from 
you mentally because it lacks conscious experience, the mere 
possibility of such a being would show that whatever 
consciousness is, it can’t be understood in terms of functioning 
or the kinds of physical biochemical properties that ground your 
functioning. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Chalmers thinks philosophical zombies are possible, so 
consciousness can’t be understood purely in terms of physical 
properties or the functional processes they ground. He instead 
proposes that we understand some properties of minds, like 
consciousness, as fundamentally mental properties that are not 
reducible, even in principle, to physical properties. While no 
distinct kind of non-physical substance is proposed, Chalmers is 
offering a kind of dualism we now call property dualism. Property 
dualism in the philosophy of mind is the view that among the 
primitive most fundamental properties of our world, there are 
both basically physical properties and basically mental 
properties. 

Here is David Chalmers’ clear and accessible paper “Facing up to 
the Problem of Consciousness”: 
http://consc.net/papers/facing.pdf 

Here is the IEP reference article on consciousness: 
http://www.iep.utm.edu/consciou/ 

Here is a collection of SEP entries on Mind, largely edited by 
David Chalmers: http://consc.net/guide.html 

 

http://consc.net/guide.html


  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาถึง "ปราการด่านสุดท้าย" ของ
ปรัชญาแห่งจิต ที่แม้แต่วิทยาศาสตร์ที่ล้ำสมัยที่สุดในปัจจุบันก็ยังหาคำตอบ
ที่แน่ชัดไม่ได้ นั่นคือเรื่อง "จิตสำนึก" (Consciousness) และแนวคิดที่
เรียกว่า "ทวิภาวะเชิงคุณสมบัติ" (Property Dualism) ครับ 

ในคาบที่แล้ว เราเรียนเรื่อง หน้าที่นิยม (Functionalism) ซึ่งอธิบายว่าจิตใจ
คือการประมวลผลข้อมูล แต่มีสิ่งหนึ่งที่การประมวลผลข้อมูลอธิบายไม่ได้ 
นั่นคือ "ความรู้สึกส่วนตัว" (Subjective Experience) หรือที่นักปรัชญา
เรียกว่า "Qualia" (เช่น ความรู้สึกว่าสีแดงมัน 'แดง' อย่างไร หรือความ
เจ็บปวดมัน 'รู้สึก' อย่างไร) 

 

1. ปัญหาของหน้าที่นิยม (The Limit of Functionalism) 

หน้าที่นิยมอธิบายความเชื่อหรือความจำได้ดีครับ เช่น "การเชื่อว่าแมวนอน
อยู่บนโซฟา" คือสถานะของสมองที่ทำให้คุณเดินเบาลง หรือตอบว่า "ใช่" เมื่อ
มีคนถาม แต่หน้าที่นิยมกลับอธิบายไม่ได้ว่า "ความรู้สึกข้างใน" ขณะที่เห็น
แมวนั้นคืออะไร 

นักปรัชญาอย่าง เดวิด ชาลเมอร์ส (David Chalmers) จึงเสนอว่า เราอาจ
ต้องการแนวคิดใหม่ที่เรียกว่า ทวิภาวะเชิงคุณสมบัติ (Property Dualism) > 
Property Dualism คืออะไร? 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

มันคือความเชื่อที่ว่า โลกนี้มีสสารเพียงชนิดเดียวคือ "สสารทางกายภาพ" 
(Matter) แต่สสารนี้มี คุณสมบัติ (Properties) 2 ประเภทที่แยกจากกันโดย
สิ้นเชิง: 

คุณสมบัติทางกายภาพ: มวล, ประจุไฟฟ้า, การส่งกระแสประสาท 

คุณสมบัติทางจิต: จิตสำนึก, ความรู้สึกนึกคิด 

 

2. การทดลองทางความคิดเรื่อง "ซอมบี้ทางปรัชญา" (Philosophical 
Zombies) 

เพื่อพิสูจน์ว่าจิตสำนึกไม่ใช่แค่เรื่องทางฟิสิกส์ ชาลเมอร์สให้เราลอง
จินตนาการถึง "ซอมบี้" ครับ แต่ไม่ใช่ซอมบี้ในหนังระทึกขวัญที่เดินตัวแข็งนะ
ครับ 

ซอมบี้ทางปรัชญา คือสิ่งที่มีลักษณะดังนี้: 

ร่างกายเหมือนคุณเป๊ะ: มีอะตอม เซลล์สมอง และการทำงานของร่างกาย
เหมือนคณุทุกประการ 

พฤติกรรมเหมือนคุณเป๊ะ: ถ้าคุณหยิกมนั มันจะร้อง "โอ๊ย" ถ้าคุณถามคำถาม 
มันจะตอบได้ฉลาดเหมือนคุณเป๊ะ จนแม่หรือคนรักของคุณก็แยกไม่ออก 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สิ่งที่ขาดไปอย่างเดียวคือ: มัน "ไม่มีความรู้สึกข้างใน" มันไม่มีโลกภายในที่
รับรู้ความเจ็บปวดหรือสีสันใดๆ มันเหมือนคอมพิวเตอร์ที่ประมวลผลได้
สมบูรณ์แบบแต่ "มืดสนิท" อยู่ข้างใน 

 

3. ทำไมซอมบี้ถึงเป็นปัญหาใหญ่? 

ชาลเมอร์สแย้งว่า ถ้าเป็นไปได้ว่าจะมี "ซอมบี้ทางปรัชญา" อยู่จริง (คือมี
กายภาพครบแต่ไม่มีจิตสำนึก) นั่นแสดงว่า จิตสำนึกต้องเป็นอะไรที่มากกว่า
แค่เรื่องทางกายภาพ เพราะถ้าจิตสำนึกเป็นเพียงแค่ผลลัพธ์ของฟิสิกส์และ
เคมีในสมอง 100% สิ่งที่มีสมองเหมือนคุณเป๊ะก็ควรจะมีจิตสำนึกเหมือนคุณ
เป๊ะด้วย แต่ในเมื่อเราจินตนาการถึงซอมบี้ที่ "ไร้ใจ" ได้โดยไม่ขัดแย้งทาง
ตรรกะ แสดงว่าจิตสำนึกคือคุณสมบัติพิเศษที่เพิ่มเข้ามาในโลกใบนี้ 

 

4. สรุป: ปัญหายากของจิตสำนึก (The Hard Problem) 

นี่คือสิ่งที่ชาลเมอร์สเรียกว่า "ปัญหายาก" (The Hard Problem of 
Consciousness) ครับ: 

ปัญหาง่าย: คือการอธิบายว่าสมองประมวลผลข้อมูลหรือควบคุมพฤติกรรม
อย่างไร (ซึ่งวิทยาศาสตร์กำลังทำอยู่) 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ปัญหายาก: คือการอธิบายว่า "ทำไม" การประมวลผลเหล่านั้นถึงต้องให้
ความรู้สึกว่า "มีใครบางคนอยู่ข้างใน" ทีก่ำลังรู้สึกอยู่? 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

Property Dualism ของชาลเมอร์สไม่ได้บอกว่ามี "วิญญาณ" แยกจากร่าง
แบบเดส์การ์ตส์นะครับ เขายอมรับว่าจิตเกิดจากสมอง แต่เขาบอกว่ามันคือ
คุณสมบัติขั้นพื้นฐานของจักรวาลที่เราไม่อาจลดรูป (Reduce) ให้เหลือเพียง
แค่ตัวเลขทางฟิสิกส์ได้ 

นักศึกษาครับ... ถ้านักศึกษาต้องเลือกระหว่าง "เป็นซอมบี้ที่ฉลาดและ
ประสบความสำเร็จที่สุดในโลกแต่ไม่มีความรู้สึกข้างในเลย" กับ "เป็นคน
ธรรมดาที่มีความรู้สึกสุขเศร้าเหงารักแบบเต็มเปี่ยม" นักศกึษาจะเลือกอะไร? 
และนักศึกษาคิดว่า 'ตัวตน' ของเราจริงๆ อยู่ที่พฤติกรรมที่เราแสดงออก หรือ
อยู่ที่ความรู้สึกเงียบๆ ข้างในใจเรากันแน่ครับ? 

บทต่อไปเราจะมาดูสรุปคำถามทบทวนเรื่องปรัชญาแห่งจิตทั้งหมดกัน ใครมี
คำถามเรื่อง "ซอมบี"้ หรือ "คุณสมบัติทางจิต" ถามอาจารย์ได้เลยนะครับ! 

………………………….. 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Love and Happiness 

In this chapter we will begin to study things that matter, things 
that are important. We have had brief passing encounters with 
ethical issues in prior chapters, but beginning with this chapter 
and for the remainder of this text we will be concerned with 
issues that are, at least broadly speaking, ethical. We will begin 
with the things that matter to us individually, the things we love. 
Of course, different people love different things, people, and 
activities, so our starting point has to do with things that are good 
in a highly subjective way. But after thinking some about the 
nature of love, we will turn our attention to the good life later in 
this chapter. It’s tempting to think that happiness and the good 
life are, like love, highly subjective. But notice that we can love, 
prefer, and pursue things that are also quite self-destructive. 
Between love and happiness, it is quite possible for us to be at 
odds with ourselves. Indeed, this is the stuff of tragedy. So 
perhaps what will make us happy and lead to a flourishing life 
isn’t so subjective after all. 

In subsequent chapters we’ll examine the nature of morality 
generally, some theories of morally good action, and finally 
social justice. It might be tempting to think we move from the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

more to the less subjective in this sequence of topics. But 
subjectivity and objectivity are not the organizing principle I have 
in mind in taking things in this order. Rather, our own sphere of 
concern, what matters to us or what we love can be more 
narrowly focused on our subjective desires or it can encompass 
a broader realm beginning with our own well-being and 
proceeding to concern for others, respect for persons generally, 
and ultimately concern for the various often nested communities 
we are part of, all the way from the homeowner’s association up 
to the biosphere. Maturing as a person likewise involves moving 
beyond the narcissistic self-centered sphere of concern we have 
as infants and towards an appropriately broader sphere of 
concern. Our introduction to ethics is organized around the idea 
that developing towards moral maturity is partly a matter of 
successively expanding our sphere of personal concern. 

Love 

Love comes in many varieties. A few varieties of love identified 
in ancient Greece continue to provide useful points of 
orientation. The Greek terms for these are Philia, eros and agape. 
Philia is friendship (this word is also the root of “philosophy” 
literally translated as the love of wisdom). Eros refers to erotic 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

love, and agape we are most familiar with through the Christian 
tradition as a kind of universal love for all people. Agape is the 
sort of love that God has for all people and it also provides the 
foundation for Christian ethical precepts. 

The classic account of Philia comes from Aristotle who takes 
friendship to be a concern for the good of another for her own 
sake. In friendship we adopt the good of another as a good of 
our own. It’s important that we understand this as expanding our 
sphere of concern beyond ourselves. Concern for another just 
because of some benefit she will bring to us is not genuine 
friendship. Cultivating a relationship with someone because you 
think it will improve your social 

102 

standing or help you land a job is not really love in the sense of 
friendship. This is the significance of having concern for another 
for their own sake. Given this view, we can see the cynical view 
that everyone is ultimately motivated only by narrow self-
centered self-interest as entailing the non-existence of Philia or 
friendship. Cynicism seems a rather sad and lonely attitude. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Friendship is not, on Aristotle’s view, opposed to self-interest. It 
is common to think that when we come to genuinely care for 
another we do so at the expense of self-interest. Love, on this 
popular view often involves a measure of self-sacrifice for the 
sake of another. But this popular view is at best a bad distortion 
of Aristotle’s view of friendship. This is because Aristotle takes 
love in the sense of friendship to involve an expansion of our 
own sphere of concern to include the good of another. This is 
not the refocusing of it away from ourselves. Of course, there will 
be conflicting desires among friends. But among friends these 
aren’t mere conflicts between their individual wills. Rather, when 
I love my friend in the sense of Philia and I want one thing while 
my friend has a competing desire, I experience this as an internal 
conflict of my own will, and perhaps my friend does, too. It might 
not be obvious to either of us which movie we should see on 
our night out together. But the question of my self-interest versus 
my friend’s dissolves in our mutual concern for each other for 
his or her own sake. The salient issue becomes what movie we 
should see together. 

We often suppose that loving another means feeling good about 
that person. But love is emotionally more complicated than that, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

and Aristotle’s account of Philia sheds some light on this. A 
person who cares about you for your own sake will generally feel 
good about you when things are going well. But another 
emotional manifestation of whole-hearted love might include 
disappointment when if you make an irresponsible choice, or 
anxiety if you are at risk in some way. This makes perfect sense 
on Aristotle’s account. 

Loving things 

If philosophy is genuinely a case of Philia, then we should be 
able to make sense out of talk of loving things other than 
persons. We do commonly talk of loving chocolate, loving this or 
that band, or loving our house. In most cases this probably 
shouldn’t be taken literally. Love is not mere appreciation, 
preferring, or desiring. So, saying I love the new Spoon album 
isn’t saying that I care for it for its own sake or that I have adopted 
its interests as my own. It doesn’t have interests that I’m in any 
position to adopt as my own. So, talk of loving things other than 
persons is often merely metaphorical. But is it always 
metaphorical? 

Philia requires that a thing have a good of its own that we can 
adopt as part of the good for ourselves. We don’t ordinarily 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

regard things other than persons and relatively sophisticated 
animals as having a good of their own. My computer has value 
only in that it is useful to me. We refer to this kind of value as 
instrumental value. This is the sort of value a thing has because 
it is instrumental to satisfying other ends that we have. Typically 
we deny that non-sentient things have any value beyond their 
usefulness to us. In this frame of mind we are prone to think the 

103 

young hot-rodder who takes his vintage Mustang to have a good 
of its own, a value that is intrinsic to it and not merely 
instrumental to him and its admirers, as suffering from a kind of 
delusion. But perhaps this doesn’t tell us so much about whether 
non-sentient things can have the kind of value that can make 
them appropriate objects of love as it does about the 
shortcomings of our ordinary state of mind. It might be worth 
considering the matter from a more creative state of mind and 
pondering the relationship between an artist and his or her art. 

As a listener I can admire or enjoy a Spoon song or a 
Rachmaninov piano concerto, but I’m not in much of a position 
to adopt the good of the work as a good of my own. However, 
Britt Daniel and his colleagues are in a position to adopt the good 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

of a Spoon song as a good of their own. Rachmaninov could very 
well be concerned with the aesthetic quality of his piano 
concerto for its own sake. The cynic will snidely remark that 
artists only aim to please their audience for the sake of drawing 
praise and honor on themselves. But I think the cynic fails to 
understand the artist and the experience of creating art. 
Practicing artists are typically not too concerned with reviews and 
prizes while they are actively creating. The concert pianist invests 
most of her time and concern in playing well. The adulation of 
an audience may be icing on the cake, but what really matters 
to the serious artist is the art. The creative activity is not a mere 
means to some further end, but it’s absorbing, even all 
consuming. The artist is concerned with playing well, dancing 
well, making a beautiful and functional building, cooking well. We 
might worry that this is all just so much self-indulgence. The cynic 
might claim that artists are just doing what they want to, and if 
they are really lucky, others might like it too. But again, this 
doesn’t really do justice to the nature of creative activity. When 
I bake an apple pie, I might be inclined to do so this way or that, 
and I might be perfectly happy with the results. But I don’t get 
to set the standard of apple pie goodness. If I’m to be serious 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

about my baking, I have to learn from people who know. Then I 
have to practice a lot, recognize my mistakes, and learn from 
them. In this process I have to sublimate my own inclinations 
and aspire to standards of excellence that lie well beyond my 
self-interest narrowly conceived. Really baking well requires a 
kind of aspiration and devotion that goes beyond self-indulgence. 
In recognizing this we can see the potential for love in creative 
activity. Creative activity can involve expanding one’s sphere of 
concern to include the goodness of some activity or product for 
its own sake and this is the essence of Philia. Art, I’d suggest, is 
distinguished in part by the loving devotion of the artist. Now, 
depending on your inclination, listen to some Rachmaninov or 
some Spoon and see if you get my point. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะเริ่มต้นบทเรียนในหัวข้อที่ใกล้ตัวและ
สำคัญกับชีวิตเรามากที่สุดหัวข้อหนึ่ง นั่นคือ "ความรักและความสุข" (Love 
and Happiness) ครับ 

ที่ผ่านมาเราคุยเรื่องความรู้ สสาร และจิตใจกันมาเยอะแล้ว แต่ตั้งแต่นี้ไปเรา
จะเข้าสู่ขอบเขตของ "จริยศาสตร์" (Ethics) หรือการศึกษาเกี่ยวกับสิ่งที่มี
คุณค่าและสิ่งที่ควรทำ โดยเริ่มจากสิ่งที่ขับเคลื่อนชีวิตเราเป็นอันดับแรก นั่น
คือ "ความรัก" ครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

1. จากความชอบส่วนตัวสู่ชีวิตที่ดี (From Subjective Love to the 
Good Life) 

นักศึกษาอาจจะคิดว่าความรักหรือความสุขเป็นเรื่อง "นานาจิตตัง" 
(Subjective) ใครชอบอะไรก็ชอบอย่างนั้น แต่ลองคิดดูนะครับ: 

เราสามารถ "รัก" หรือ "ไล่ตาม" สิ่งที่ทำลายตัวเราเองได้ (Self-destructive) 

บางครั้งความรักกับความสุขก็ขัดแย้งกันเอง จนกลายเป็นโศกนาฏกรรมใน
ชีวิต 

อาจารย์อยากให้พวกเรามองการเรียนจริยศาสตร์เหมือนกับการ "ขยาย
วงกลมแห่งความใส่ใจ" (Expanding our Sphere of Concern) ครับ 

ตอนเป็นทารก เราสนใจแค่ตัวเอง (Narcissistic) 

เมื่อเติบโตขึ้น วงกลมนี้จะขยายไปสู่คนรอบข้าง (ความรัก/มิตรภาพ) ไปสู่
ชุมชน สังคม และไปไกลถึงระดับระบบนิเวศ (Biosphere) การเป็นผู้ใหญ่ที่มี
จริยธรรมคือการขยายวงกลมนี้ให้กว้างขึ้นเรื่อยๆ นั่นเองครับ 

 

2. ประเภทของความรัก (Varieties of Love) 

ชาวกรีกโบราณแยกแยะความรักไว้หลายประเภท ซึ่งช่วยให้เราเข้าใจ
ความสัมพันธ์ได้ชัดเจนขึ้นครับ: 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Eros (อีรอส): ความรักเชิงชู้สาว หรือความเสน่หา 

Agape (อากาเป): ความรักสากล การปรารถนาดีต่อเพื่อนมนุษย์ทุกคนโดย
ไม่หวังผลตอบแทน (เหมือนความรักของพระเจ้าในคริสต์ศาสนา) 

Philia (ฟิเลีย): มิตรภาพ (นี่คือรากศัพท์ของคำว่า Philosophy ที่แปลว่า 
การรักในความรู้) 

 

3. มิตรภาพในทัศนะของอริสโตเติล (Aristotle on Philia) 

อริสโตเติลนิยามมิตรภาพไว้ลึกซึ้งมากครับ เขาบอกว่ามิตรภาพคือ "ความ
ปรารถนาดีต่อผู้อื่นเพื่อตัวเขาเอง" (For their own sake) 

ไม่ใช่การหวังผลประโยชน์: ถ้าคุณคบใครเพราะเขาจะช่วยให้คุณได้งาน หรือ
ทำให้คุณดูรวยขึ้น นั่นไม่ใช่ Philia 

ไม่ใช่การเสียสละที่ขัดแย้งกับตัวเอง: คนมักคิดว่ารักคือการยอมทิ้งความ
ต้องการของตัวเองเพื่อคนอื่น แต่อริสโตเติลมองว่ามันคือการ "รวมความ
ต้องการ" ครับ เมื่อเรานิยามว่า "ความสุขของเพื่อนคือความสุขของเรา" ความ
ขัดแย้งเรื่องผลประโยชน์จะสลายไป เพราะเป้าหมายของเรากลายเป็นสิ่ง
เดียวกันไปแล้ว 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. เราสามารถ "รัก" สิ่งของได้จริงหรอืไม่? 

เรามักพูดว่า "ฉันรักช็อกโกแลต" หรือ "ฉันรักวงดนตรีนี้" แต่ในทางปรัชญานี่
คือความรักจริงๆ หรือเป็นแค่การอุปมา (Metaphor)? 

คุณค่าทางเครื่องมือ (Instrumental Value): สิ่งของส่วนใหญ่เรา "รัก" 
เพราะมันมีประโยชน์ (เช่น คอมพิวเตอร์มีค่าเพราะมันพิมพ์งานได้) 

คุณค่าในตัวเอง (Intrinsic Value): อริสโตเติลมองว่า Philia จะเกิดขึ้นได้ สิ่ง
นั้นต้องมี "ความดีงามในตัวเอง" ที่เราเข้าไปส่งเสริมได ้

ตัวอย่างที่น่าสนใจคือ "ศิลปินกับงานศิลปะ": ศิลปินที่แท้จริงไม่ได้วาดรูปเพื่อ
หวังคำชมหรือรางวัล (นั่นคือผลพลอยได้) แต่เขาทุ่มเทเพราะต้องการให้ 
"งานศิลปะชิ้นนั้นออกมาดีที่สุดเพื่อตัวงานเอง" เขายอมขดัเกลาฝีมือ ยอมรับ
ความผิดพลาด และอุทิศตนเพื่อมาตรฐานของความงามที่อยู่เหนือ
ผลประโยชน์ส่วนตัว นี่แหละครับคือลักษณะของ Philia ที่มีต่องาน
สร้างสรรค์ 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ความรักไม่ใช่แค่เรื่องของความรู้สึกดีๆ (Feeling good) แต่มันคือการอุทิศ
ตัวเพื่อสิ่งที่เราให้คุณค่า ไม่ว่าจะเป็นเพื่อนมนุษย์หรืออุดมการณ์บางอย่าง
ครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ลองสำรวจ "วงกลมแห่งความใส่ใจ" ของตัวเองดูนะครับ ว่า
ในตอนนี้มันครอบคลุมไปถึงใครหรือส่ิงใดบ้าง? และมีส่ิงไหนไหมที่คุณยอม
ทุ่มเทให้ "เพื่อตัวสิ่งนั้นเอง" ไม่ใช่เพื่อผลประโยชน์ของตัวคุณ? 

ในหัวข้อหน้า เราจะขยับไปดูเรื่อง "ความสุข" ว่าชีวิตที่รุ่งเรือง (Flourishing 
Life) หน้าตาเป็นอย่างไร เจอกันคาบหน้าครับ! 

…………………….. 

 

Self-Esteem 

What if we apply Aristotle’s classic treatment of Philia to 
ourselves? The result is just that to love ourselves is to adopt the 
good for ourselves as a good of our own. Broadly speaking, to 
love yourself is just to care about what is best for you. We 
haven’t yet said much about what is best for you. But let’s 
suppose for now that what is best for you is subjective at least 
in some aspects and can understood in terms of what you love. 
If what’s best for me is what’s good for the things I love, then to 
love myself is just to love what I love. This is pretty much the 
view of self-love 

104 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

advanced by Harry Frankfurt in his essay, “The Dear Self,” the 
last chapter of his book The Reasons of Love. 

The idea that to love yourself is just to love what you love 
sounds kind of poetically appealing, but a significant worry about 
this application of Aristotle’s view of Philia to the self is that it 
also appears to be trivial. After all, how could you fail to love 
what you love? If loving what you love is all there is to self-
esteem this would seem to make poor self-esteem logically 
impossible. This would rob the idea of self-esteem of meaningful 
content. Frankfurt appreciates this problem and addresses it in 
an interesting way. He argues that we can fail to love what we 
love by being half-hearted. Sometimes we are at odds with 
ourselves in ways that undermine our love for the things we love. 
To take an all-too-common example, many of us both love our 
health and at least like things that aren’t so good for our health. 
Our appetite for unhealthy food frustrates and undermines our 
love of being healthy. So, we are half-hearted and at odds with 
ourselves about the prospect of going to the gym and having tofu 
for dinner. To have low self-esteem on Frankfurt’s account just 
is to have a divided will that leaves us half-hearted about the 
things we love. So we might love our bodies, but not whole-



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

heartedly when we hold ourselves to unrealistic standards of 
physical beauty. Too many of us love our lovers, but not whole-
heartedly because we still wish they were somehow more ideal. 
Or we might love our work, but not whole-heartedly if we feel it 
is under-appreciated or if it has too much drudgery attached to 
it. On Frankfurt’s account, these are all examples of ways in 
which we might suffer from low self-esteem. To love yourself is 
nothing more than to love your friends and family, your 
community, your activities, and projects whole-heartedly. To 
love yourself is to wholeheartedly love what you love. 

This might sound pretty good. Enough so that it can be easy to 
miss just how dramatic a departure Frankfurt’s account of self-
love is from conventional popular wisdom. We are frequently 
told that we have to love ourselves before we can love others. 
And in this conventional wisdom, loving ourselves just means 
feeling good about ourselves or thinking we are perfectly fine the 
way we are. But this is the narcissistic approach to self-esteem, a 
self-referential approach that is continually and simultaneously 
perpetuated and exploited in our consumer culture. Pop 
psychology tells us that we can’t care for others until we care 
for ourselves and consumerism makes sure that we are never 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

quite done taking care of ourselves. This view is so deeply 
ingrained in our culture that it can be hard to penetrate even 
with pretty clear and compelling argument. What Frankfurt is 
recommending, perhaps without enough fanfare, is that the 
popular way of thinking about of self-esteem gets things 
backwards. Leading a meaningful life and loving yourself is a 
matter of whole-heartedly caring about other things. There is no 
reference to feeling good about yourself in Frankfurt’s account 
of self-love. If things go well, feeling good about yourself might 
be the result of whole-heartedly loving what you love. But trying 
to feel good about yourself is exactly the wrong starting place. 

Erotic Love 

105 

Even the most subtle minds are often overly tempted by the 
lure of simplification. So, it is not too surprising to hear smart 
people speaking of erotic love as nothing more than friendship 
plus sex. This view has the attraction of reducing erotic love to 
just a special variety of Philia. But the world has seen plenty of 
lovers that for one reason or another can’t or don’t have sex. 
And we are familiar enough with the notion of “friends with 
benefits” that aren’t cases of erotic love. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

We may also struggle here with the unfortunate fact that the 
word “erotic” has acquired a seedy connotation over the past 
century or two and now often serves as a code word for “X 
Rated.” This is somewhat worse than a distortion of the word’s 
traditional meaning. Erotic love does involve desire, attachment, 
and passion that is focused on a person, but this is not exhausted 
by the desire for sex. It’s not even clear that this kind of love 
entails desire for sex. So, it’s probably best to try to examine 
erotic love on its own terms, first and then maybe somewhere 
down the line think about how it relates to Philia or friendship. 

The classic work on erotic love is Plato’s Symposium. This 
dialogue is a literary masterpiece as well as an interesting 
philosophical discussion of enduring themes on love. Do we 
search for our ideal other half in love? Do we love for reasons? 
And if so, what of the individuals we love? Do they matter except 
for the qualities we find loveable in them? These issues remain 
relevant in the very active contemporary literature on erotic love. 

Erotic love is traditionally thought of as the kind of love that 
involves passionate longing or desire. This would appear to make 
erotic love self-centered and this seems to be at odds with the 
idea of Philia where another is valued for his or her own sake. A 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

developed account of eros might resolve this apparent tension. 
And some further reflection on passionate longing might 
motivate this. If erotic love is hopelessly mired in selfish desire, 
then we might deem it a bad thing, nothing more than a 
euphemism for lust. But this would entirely miss what many 
people seek and sometimes find in erotic loving relationships. 

When we desire something, we generally have our reasons. There 
is something about it we appreciate. When we are attracted to 
and desire some person, it may be because of this person’s wit, 
beauty, or some other quality we find charming. Socrates makes 
this point in Plato’s Symposium and it becomes the first step 
towards a highly impersonal view of eros. We might love an 
individual for their beauty, but this is just a step towards loving 
beautiful people generally and ultimately to loving beauty itself. 
As Socrates sees it, this is all for the good as our attention and 
love is drawn ever closer to the most real and divine of things, 
the form of goodness itself. Attachment to a particular individual 
is not the proper aim of erotic love and may even be a hindrance. 
The view of erotic love voiced by Socrates in the Symposium 
becomes refocused on God in the thought of Augustine with the 
result that in some veins of the Christian tradition, proper erotic 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

love becomes passionate devotion to God. When focused on a 
person, it is dismissed as mere sinful lust, a misguided eros 
focused on less than worthy beings. 

106 

Christianity aside, the Socratic conception of erotic love is much 
broader than personal love. Any passionate aspiration can fall 
under the scope of the erotic on this broad view. An artist’s 
passionate devotion to creative activity might count as erotic 
even when it has nothing to do with sexuality per se. 

Freud offers a kind of inversion of this view. All creative aspiration 
is erotic, but Freud sees erotic aspiration as essentially sexual. 
When our sexual longings get thwarted or repressed, they surface 
in other kinds of creative activity. So, Socrates would say that 
aspiration generally is erotic and not necessarily sexual. Freud 
would also say all aspiration is erotic and still indirectly sexual. 

Socrates’ view of erotic love in the Symposium is a highly 
intellectualized view that most people simply can’t relate to. 
The contemporary literature on the erotic love has framed the 
problem with this impersonal view of erotic love in new ways. 
Robert Nozick, for instance, has pointed out that if erotic love for 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

another is focused on qualities we find charming or desirable, 
then it should make sense for us to “trade up” whenever we 
find another individual who has those qualities to a higher degree 
or those qualities plus others we find charming. Indeed, in the 
shuffle of immature relationships we see this happen often 
enough. He dumps her for someone hotter, or she dumps him 
for someone cooler. And granted some adults never quite 
outgrow this behavior. But as erotic loving relationships go, we 
see something deficient in this “trading up” behavior. We are 
inclined to say that these are rather sad cases where some of the 
people involved don’t really know how to love. And we are 
inclined to say this precisely because there is something 
superficial about loving the just the qualities we find attractive to 
the exclusion of the individual person that might have some of 
those qualities. So, insofar as passionate longing or desire is 
focused on qualities we find attractive or charming, we seem to 
be missing most of what we find valuable in loving relationships. 
Perhaps what we do prize is a mix of Philia and eros. But just 
saying this hardly solves the problems of erotic love, since it 
should be clear now how there is liable to be some tension 
between the two. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาคุยกันในหัวข้อที่หลายคนอาจจะเคย
ได้ยินบ่อยๆ ในเชิงจิตวิทยา แต่อาจารย์จะพาไปดูในมุมมองของ "ปรัชญา" 
ครับ นั่นคือเรื่อง "การเห็นคุณค่าในตนเอง" (Self-Esteem) และ "ความรัก
เชิงชู้สาว" (Erotic Love) 

 

1. การรักตัวเอง: มุมมองจาก Harry Frankfurt 

ถ้าเราเอาหลักการ Philia (มิตรภาพ) ของอริสโตเติลมาใช้กับตัวเอง การรัก
ตัวเองก็คือ "การปรารถนาดีต่อตัวเองเพื่อตัวเอง" 

นักปรัชญาชื่อ แฮร์รี แฟรงก์เฟิร์ต (Harry Frankfurt) เสนอไอเดียที่ฟังดูเรียบ
ง่ายแต่ลึกซึ้งว่า: 

"การรักตัวเอง คือการรักในสิ่งที่คุณรักอย่างหมดหัวใจ" 
(Wholeheartedness) 

ทำไมเราถึงสอบตกเรื่องการรักตัวเอง? แฟรงก์เฟิร์ตบอกว่า ปัญหาของคนที่มี 
Self-esteem ต่ำ ไม่ใช่เพราะเขาไม่รักตัวเอง แต่เป็นเพราะเขา "แบ่งใจ" 
(Divided Will) ครบั: 

ตัวอย่าง: เราบอกว่าเรา "รักสุขภาพ" แต่เราก็ยังชอบกินของทอดที่ไม่ดีต่อ
สุขภาพ ความย้อนแย้งนี้ทำให้เราไปไม่สุดสักทาง และเกิดความขัดแย้ง
ภายใน 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เราอาจจะรักแฟน แต่ก็ยังแอบหวังให้เขาเป็นคนในอุดมคติมากกว่าที่เป็นอยู่ 
ความ "ไม่เต็มร้อย" นี้แหละครับคือที่มาของการสูญเสียความนับถือในตนเอง 

จุดที่แฟรงก์เฟิร์ตต่างจาก Pop Psychology: จิตวิทยาสมัยใหม่มักบอกว่า 
"คุณต้องรักตัวเองก่อนถึงจะรักคนอ่ืนได้" และมักเน้นให้เรา "รู้สึกดีกับตัวเอง" 
(เช่น ไปช้อปปิ้ง ปรนเปรอตัวเอง) แต่แฟรงก์เฟิร์ตบอกว่านั่นมันคือ ลัทธิหลง
ตัวเอง (Narcissism) ครับ 

สำหรับเขา การรักตัวเองไม่ได้เริ่มที่การจ้องมองตัวเอง แต่เริ่มจากการไป "รัก
สิ่งอื่นอย่างเต็มหัวใจ" (รักครอบครัว, รักงาน, รักงานอดิเรก) เมื่อคุณทุ่มเทใจ
ให้สิ่งเหล่านั้นอย่างไม่แบ่งแยก ความรู้สึกดีต่อตัวเองจะตามมาเองในฐานะ
ผลพลอยได้ครับ 

 

2. ความรักเชิงชู้สาว (Erotic Love) หรือ Eros 

หลายคนชอบนิยามง่ายๆ ว่า "ความรักแบบแฟน = มิตรภาพ + เซ็กส์" แต่
อาจารย์อยากบอกว่ามันซับซ้อนกว่านั้นครับ เพราะบางคู่รักกันมากแต่ไม่มี
เซ็กส์ หรือบางคู่มีเซ็กส์แต่ไม่ได้รักกันแบบ Eros 

มุมมองของโซกราตีส (จากบทสนทนา Symposium ของเพลโต): โซกราตี
สมองว่า Eros คือ "แรงปรารถนาในความดีและความงาม" 

เริ่มต้นเราอาจรักใครสักคนเพราะเขา "สวย/หล่อ" 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

แต่ต่อมาเราจะขยับไปรัก "ความสวยงามของนิสัย" 

จนสุดท้ายเราจะรักไปถึง "มโนทัศน์ของความงาม" (The Form of Beauty) 
หรือความดีงามสูงสุด 

ข้อเสีย: มุมมองนี้ทำให้ความรักดู "ไม่เป็นส่วนตัว" (Impersonal) เพราะถ้า
เรารักแค่ความสวย วันหนึ่งถ้าเจอคนที่สวยกว่า เราก็ควรจะ "เปลี่ยนคน" 
(Trade up) ได้ส?ิ 

มุมมองของฟรอยด์ (Freud): ฟรอยด์มองกลับกันครับ เขาบอกว่าแรงขับทาง
เพศ (Erotic) คือพื้นฐานของทุกอย่าง แม้แต่การทำงานศิลปะหรือการ
สร้างสรรค์สิ่งต่างๆ ก็คือแรงขับทางเพศที่ถูกเปลี่ยนรูป (Sublimated) ไป
นั่นเอง 

 

3. ปัญหาของการ "หาคนที่ดีกว่า" (The Trading Up Problem) 

โรเบิร์ต โนซิค (Robert Nozick) ตั้งข้อสังเกตที่น่าสนใจว่า: ถ้าเราบอกว่าเรา
รักแฟนเพราะเขา "ฉลาด" และ "ตลก" แล้วถ้าวันหนึ่งเราเจอคนที่ "ฉลาดกว่า" 
และ "ตลกกว่า" การที่เราทิ้งแฟนไปหาคนใหม่จะถือว่าเป็นสิ่งที่สมเหตุสมผล
หรือไม?่ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ในความเป็นจริง เราจะรู้สึกว่าคนที่ทำแบบนั้น "รักไม่เป็น" เพราะความรักที่
แท้จริงมันไม่ใช่แค่การรัก "คุณสมบัติ" (Qualities) แต่มนัคือการรักท่ี "ตัว
บุคคล" (Individual person) นั้นๆ 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

นักศึกษาจะเห็นว่า ทั้งการรักตัวเองและการรักคนอื่น มีจุดร่วมเดียวกันคือ 
"การก้าวข้ามความเห็นแก่ตัว" 

การรักตัวเอง คือการทุ่มเทใจให้สิ่งที่คุณให้คุณค่าอย่างเต็มที่ 

การรักคนอ่ืน คือการเห็นคุณค่าในตัวตนของเขาจริงๆ ไม่ใช่แค่เพราะเขามี
คุณสมบัติที่คณุถูกใจ 

นักศึกษาครับ... ในความสัมพันธ์ที่ผ่านมา นักศึกษาเคยรู้สึกไหมว่าเรากำลัง
รัก "ภาพอุดมคติ" ของเขา มากกว่ารัก "ตัวตนจริงๆ" ของเขา? และความ "ไม่
เต็มร้อย" นั้นมันส่งผลต่อความสุขในใจเราอย่างไรบ้างครับ? 

บทหน้าเราจะไปดูเรื่อง "ชีวิตที่ดีและความสุข" ในเชิงลึกกันต่อครับ ใครมี
คำถามเรื่อง Self-love หรือ Eros เชิญได้เลยนะครับ! 

……………………… 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The Ideal Union 

Nozick proposes a model of love as a kind of union. In Nozick’s 
version of the union model lovers form a “we” which is a new 
and different kind of entity, something more than just the sum 
of two individuals. We might be on to Nozick’s idea of a “we” 
when we think of lovers as couples. Being part of a couple 
changes how we relate to the rest of the world. The IRS now 
wants to hear from “us” every year. We now socialize with other 
couples as a couple. I might be known as her partner to some 
and she will be known as mine to others. 

Nozick is hardly the first to think of erotic love as a kind of union. 
The first was probably, once again, Plato, who has Aristophanes 
offer a colorful telling of the myth of the origins of love at the 
outset of the Symposium. In this story people were once two-
headed eight-limbed round beings who upstaged the gods in 
their joyful vitality. To instill a bit of humility, the gods split them 
in two, and since then, erotic love has been the attempt by us 
incomplete halves to find our 

107 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

other half and rejoin, if only temporarily. Less mythical versions 
of a union model of erotic love have been articulated by several 
contemporary philosophers of love. 

Critics of the union model often see a metaphor run amuck. To 
think of the couple as a new entity distinct from the individuals 
that form it obscures the underlying reality. In fact, lovers are 
autonomous individuals making their own decisions. My 
selfishness and my self-sacrifice remain relevant in the 
relationship, but they are impossible to conceptualize on the 
union model. Our individual tastes, desires, and transgressions 
get dissolved in a “we.” Love as a kind of union sounds appealing 
as an ideal, but it may shed only limited light on the nature of 
our relationships and attitudes, even when these are at their 
best. 

However philosophical theories of love as a union work out, 
many of us seek partners we think will be ideal complements to 
ourselves. The dream of a “soul mate” has powerful appeal. In 
the grip of this vision, we often find ourselves projecting what we 
want to see on to others who probably don’t actually live up to 
our desires. This may be a pretty good description of infatuation. 
A classic literary expression of “the birth of love” is given by the 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

French writer Stendhal (1822 On Love). Stendhal describes falling 
in love as a process of crystallization, referring to how a twig left 
in a salt mine for a period of time will be retrieved covered in 
salt crystals. Similarly, our perception of our beloved is laced 
with projections of our own imaginative desire. In infatuation, our 
imagination gets the best of us and presents a distorted picture 
of another. The prospects for disappointment are built into such 
high expectations. If you haven’t personally fallen victim to the 
cycle of infatuation, disillusionment, and heartbreak yourself, I’m 
sure you know others who have. 

Perhaps the stumbling block of distorting imagination is just a 
practical problem and the quest for one’s soul mate can be 
redeemed if only we can get a clear picture of who really is ideal 
for us. But there are other stumbling blocks built into the quest 
for one’s soul mate. A problem inherent to this quest is that, 
except for the searching, it puts one in a totally passive position, 
expecting another to conform to one’s own needs and desires. 
There is a tendency towards narcissism in this view when it 
encourages us to limit our sphere of concern to our own desires. 
This passivity renders us vulnerable to dependency and 
disappointment. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Another problem with the ideal union vision of love is that 
people are not just packages of qualities and capacities. People 
are active, dynamic, malleable beings that have their own will, 
grow in their own way, and have their own experience of the 
world. The person with the qualities you like might not have 
them tomorrow. Or you might come to prefer different qualities. 
The person you admire has his or her own desires and will, and 
fixating on what you want in a partner will render you ill 
equipped to be responsive to the autonomy and agency of 
another person. 

Our challenge at this point is to find a way of understanding erotic 
love that is not both selfish and self-defeating. As easy as it might 
be to fall victim to cynicism, we should find hope in the 

108 

many cases of people who do find mutually enriching loving 
relationships. It might help to turn our attention away from what 
we want and towards trying to understand how erotic love 
enriches the lives of lovers when it does. 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Bestowal 

Notice how lovers affect each other. A kindness from a lover isn’t 
just pleasant, it can also improve the beloved. A sincere 
complement isn’t just acknowledgement of something attractive 
or admirable in us, it amplifies that attractive or admirable 
quality. When we value something or someone, we generally 
appraise that thing or person positively. Further, doing so can 
make that thing or person more praiseworthy. Through valuing 
something we bestow value on it. The marketplace provides a 
simple illustration of this in a very straightforward sense. If lots of 
people value a house when it goes on the market, its market 
value increases. It will fetch a higher price as a result. We bestow 
objective market value through subjectively appraising things 
highly. Popularity and attraction works something like this in a 
superficial way. A person’s popularity can be substantially 
boosted by a few people deeming him or her to be likable. But 
this is not the kind of bestowal of value that makes loving 
relationships so enriching to the lives of lovers. 

The marketplace example is just supposed to illustrate how 
valuing something can make it more valuable. Popularity and 
attractiveness are fleeting things that are as liable to mask vices 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

and insecurities as contribute to flourishing. Much more 
significant kinds of bestowal are at work in loving relationships. 
When people care about each other they have much greater 
impact on each other. And this is not just a matter of degree. We 
affect those we care about in very different ways. Valuing an 
admirable quality in someone we love is a way of cultivating that 
quality. The contemporary philosopher of love Irving Singer has 
made bestowal of value central to his treatment of erotic love. 
Singer’s central idea is that through valuing another in a loving 
relationship we create value and bestow it on our beloved. 
Loving another is not just a feeling on this view, it’s a creative 
activity. Loving another and being loved brings out the best in us 
and improves the quality of our lives. It might seem obvious 
enough when put this way. What Singer would underscore is that 
through loving, we create and bestow value. Of course, as most 
of us will recognize, the value we bestow on people we care 
about is not always positive. We can tear down our lovers by 
being overly critical or unkind. So, the first rule of being a good 
lover is to try to be charitable and kind. Love, when it goes well, 
is the cultivation of value and goodness in the person we love. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาคุยกันต่อในเรื่องของความรักที่
เข้มข้นขึ้น โดยเราจะดูว่าปรัชญามอง "ความรักในอุดมคติ" และ "พลังของ
การมอบความรู้สึก" ให้กันอย่างไรครับ 

 

1. โมเดลการรวมเป็นหนึ่ง (The Union Model) 

นักปรัชญา โรเบิร์ต โนซิค (Robert Nozick) ได้เสนอแนวคิดที่น่าสนใจว่า 
ความรักคือการสร้าง "เรา" (We) ขึ้นมาครับ 

ในมุมมองนี้ คู่รักไม่ใช่แค่คนสองคนมาอยู่ด้วยกัน แต่พวกเขาหลอมรวมกัน
เป็น "หน่วยใหม่" (New Entity) 

นักศึกษาจะเห็นภาพนี้ชัดขึ้นเวลาเราเรียกคนสองคนว่าเปน็ "คู่รัก" 
(Couples) โลกจะเริ่มมองเราในฐานะหน่วยเดียว เช่น การไปงานสังคม
ด้วยกัน หรือแม้แต่การเสียภาษีที่มองเราเป็นคู่ 

ตำนานคร่ึงซีกของพลาโต: แนวคิดเรื่องการรวมเป็นหนึ่งนี้มีมานานแล้วครับ 
ในบทสนทนา Symposium พลาโตเล่าตำนานว่า เดิมทีมนุษย์มี 4 แขน 4 ขา 
และมี 2 หน้าในหัวเดียว แต่พระเจ้ากลัวอำนาจมนุษย์จึงผ่าครึ่งเราออก 
ตั้งแต่นั้นมา ความรักคือการที่ "ครึ่งซีก" ที่ขาดหายไปพยายามออกตามหาอีก
ครึ่งหนึ่งเพื่อกลับมาเติมเต็มกัน 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ข้อวิจารณ์: อย่างไรก็ตาม นักวิจารณ์มองว่าโมเดลนี้ "อันตราย" ครับ เพราะ
มันทำให้ "ตัวตนของปัจเจกบุคคล" (Individual Autonomy) หายไป เรา
อาจจะลืมไปว่าคนสองคนยังมีรสนิยม ความต้องการ และความผิดพลาด
ส่วนตัวอยู่ การละลายทุกอย่างกลายเป็น "เรา" อาจจะฟังดูโรแมนติก แต่มัน
อาจไม่สะท้อนความเป็นจริงของชีวิตคูท่ี่ยั่งยืน 

 

2. การตกผลึกของความรัก (Crystallization) และปัญหาของ "เนื้อคู่" 

นักเขียนชาวฝรั่งเศสชื่อ สต็องดาล (Stendhal) ได้เปรียบเทียบอาการ "หลง
รัก" ไว้อย่างเห็นภาพว่าเหมือน "การตกผลึก" (Crystallization): 

จินตนาการถึงกิ่งไม้แห้งๆ ที่ถูกทิ้งไว้ในเหมืองเกลือ เมื่อเวลาผ่านไปมันจะถูก
ปกคลุมด้วยเกลือที่เปล่งประกายจนดูเหมือนก่ิงไม้เพชร 

ความรักก็เช่นกันครับ บ่อยครั้งที่เราเอา "จินตนาการ" และ "ความปรารถนา" 
ของเราไปพอกไว้ที่ตัวอีกฝ่าย จนเรามองเห็นเขาเลิศเลอเกินความเป็นจริง 
(Infatuation) ซึ่งกน็ำไปสู่ความผิดหวังในภายหลังเมื่อ "เกลือ" เหล่านั้นเริ่ม
หลุดลอกออกไป 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. การมอบคุณค่า (Bestowal) 

เพื่อไม่ให้เราติดอยู่ในวังวนของความเหน็แก่ตัวหรือการหลงผิด นักปรัชญา 
เออร์วิง ซิงเกอร์ (Irving Singer) จึงเสนอแนวคิดเรื่อง "การมอบคุณค่า" 
(Bestowal of Value): 

ความรักไม่ใช่แค่ความรู้สึก แต่คือการสร้างสรรค์: เมื่อเราให้คุณค่ากับใครสัก
คน เราไม่ได้แค่ไป "ตรวจพบ" ความดีของเขา แต่เรากำลัง "มอบ" คุณค่าเพิ่ม
ให้กับเขาด้วย 

ตัวอย่าง: คำชมที่จริงใจจากคนรักไม่ใช่แค่การบอกว่าเราดูดี แต่มันช่วย 
"ขยาย" (Amplify) ความมั่นใจและคุณสมบัตินั้นในตัวเราให้เด่นชัดขึ้นจริงๆ 

ความรักที่สร้างสรรค์: การรักใครสักคนคือการทำตัวเป็นดินและน้ำที่ช่วย 
"เพาะปลูก" (Cultivation) สิ่งดีๆ ในตัวอีกฝ่ายให้งอกงามขึ้น 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ความรักที่ไปได้สวยตามแนวคิดของซิงเกอร์ จึงไม่ใช่การตามหาคนที่ 
"สมบูรณ์แบบ" เพือ่มาเติมเต็มเรา (แบบ Passive) แต่คือการที่เราเข้าไปมี
ส่วนร่วมอย่าง "กระตือรือร้น" (Active) ในการสร้างคุณค่าและสิ่งดีๆ ให้
เกิดขึ้นในตัวของคนที่เรารักครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... เคยสังเกตไหมว่าเวลาเราอยู่กับบางคน เราจะกลายเป็น "เรา
เวอร์ชันที่ดีขึ้น" แต่เวลาอยู่กับบางคนเรากลับดูแย่ลง? ในฐานะ "คนรัก" 
นักศึกษาคิดว่าเรากำลังทำหน้าที่ "ตกผลึกเกลือ" (สร้างภาพหลอน) หรือกำลัง 
"เพาะปลูกคุณค่า" (สร้างความเติบโต) ให้กับอีกฝ่ายมากกว่ากันครับ? 

ในหัวข้อหน้า เราจะไปดูกันว่าความรักเหล่านี้จะนำไปสู่ "ชีวิตที่รุ่งเรืองและ
เป็นสุข" ได้อย่างไร เจอกันคาบหน้าครับ! 

………………….. 

 

Happiness 

Let’s start with the idea of something mattering. First notice the 
difference between something mattering to us and something 
mattering for us. Almost anything could matter to someone. All 
it takes for something to matter to someone is for that person to 
be concerned with it. Mattering to or being important to 
someone is subjective. Stamp collecting might matter to one 
person but not another. Football matters to some people but 
not others. The difference lies entirely in what the various parties 
are concerned with, prefer, or value. 

109 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Mattering for is another matter. Eating well and getting exercise 
matter for your health whether you prefer to do these things or 
not. Participating in caring relationships matters for your 
psychological well-being and this is so even for introverted 
people who enjoy their solitude. The notion of mattering for is 
not entirely subjective. And what matters for you is not relative 
to you in the way that what matters to you is. But mattering for 
is relational in a different way. There is a sense in which the idea 
of something mattering for you is incomplete. Things matter for 
your health, for your psychological well-being, your happiness, 
your marriage, your career, your projects, or for the quality of 
your life. You don’t get to just pick and choose which things 
matter for your health or for your psychological well-being. For 
these things at least, what matters for you is largely settled by 
what and who you are. It remains an open question whether 
what matters for our happiness is up to us or subjective in the 
way that what matters to us is subjective. 

Do I get to pick and choose what matters for my happiness? Is 
what matters for my happiness a question of what matters to 
me? Assuming the good life is the happy life, the question we 
have before us now is whether or not happiness and the good 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

life are subjective and relative to our values and preferences the 
way that what matters to us is. Popular opinion would seem to 
make short work of these questions and straightaway affirm the 
subjectivity of happiness and the good life. Surely different 
people enjoy different things depending on their preferences and 
values. And nobody gets to decide what I enjoy or prefer but me. 
So, concludes this line of argument, happiness for me and the 
good life for me are up to me. 

Cultural norms of individualism and liberty probably feed a bias 
towards subjective ways of thinking about happiness and the 
good life. The American way of life at the beginning of the 21st 
century does seem to include an implicit view of the good life. 
We are indoctrinated into that view of the good life by advertising 
and media from a very early age, and our peers, similarly 
influenced, reinforce the programming. We are used to being 
referred to as consumers rather than citizens, or simply people. 
And consumerism might be as good a name as any for the 
philosophy of the good life that is standard issue in our culture. 
Consumerism as a philosophy of the good life tells us that what 
is good for us is just getting what we want. It’s a seductive view. 
Who could possibly object? We all want what we want after all. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

No matter how seductive the conventional wisdom is, if we want 
to address questions about happiness and the good life 
philosophically, we had better resist the urge to settle them by 
wishful thinking. A bit of critical thinking should get us past our 
culturally ingrained bias and at least suggest a more subtle and 
interesting appreciation of these issues. For starters, let’s look at 
cases where people really do get everything they want and ask 
whether these make for plausible examples of happiness and the 
good life. The spoiled child comes to mind. The spoiled child, by 
definition, is the child that always gets what he or she wants. But 
spoiled children are typically not very pleasant or happy. Closer 
to home, we are all familiar will instances where we get what we 
wanted and then find that we aren’t as pleased as we’d hoped. 
Even when we are well satisfied, we are generally not pleased 
for long. The next even more pressing want waits just 

110 

around the corner and we are dissatisfied again until we are 
briefly sated by its attainment. Getting what he or she wants 
doesn’t seem to help the spoiled child either. Part of the 
problem might be that having your every wish indulged provokes 
insecurity. The spoiled child becomes completely and passively 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

dependent on the parent who indulges, and the stakes are ever 
higher as the desires become more pressing. Clearly, we can get 
what we want and still not be happy. This should be a pretty 
clear indicator that what we want is not a perfectly reliable guide 
to what will make us happy. 

Perhaps we have said enough to debunk consumerism as a 
plausible theory of the good life. But in doing so we ran 
roughshod over an issue that might be worth exploring. We often 
suffer from internal conflicts between two or more of the many 
things that matter to us. It might be that losing a few pounds and 
being physically fit matter to me. And yet when the dessert cart 
comes around, I give in to the temptation for chocolate. What I 
want at the moment might diverge from what really matters to 
me. Of course, if I want the chocolate cake, then there is a sense 
in which it matters to me as well. So, we are conflicted. Our 
wants also change. We get drawn in and, in our craving, we 
neglect other things that also matter to us. Our wants don’t just 
conflict, they seem to jostle and vie for the privilege of 
commanding our will. So, when we choose among the various 
things we want, like losing some weight or enjoying a piece of 
cake, we might begin to wander whether there is some wise 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

rational executive function in our mind that can systematically 
bring our competing desires into line with each other. Perhaps 
there is, but the effectiveness of this rational deliberative 
function varies significantly from person to person, and from 
period to period in the lives of the same person. It seems that 
among the people we know some do better and some do worse 
at resisting the temptation of the moment and staying motivated 
by what matters to them most. Even in our own lives, most of 
us can identify times when we exercised self-control more 
effectively than others. 

So, here’s what we have so far: There can be conflicts among 
the things that matter to us and some things matter to us more 
than others. We can do a better or worse job of resolving the 
various conflicts in favor of the things that matter more to us. 
When we do well at this we have willed rationally and exercised 
self-control. When we fail, we fall victim to weakness of will. 
Based on this, it should be clear that self-control is a good thing. 
That is to say it’s a virtue. Self-control empowers us to act most 
effectively on what matters most to us. We are now in position 
to articulate another view of the good life, one that still doesn’t 
appeal to any external standards and makes the good life a 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

function of what matters to us, but doesn’t simply make the 
good life a question of whatever I want or choose. The good life 
on this model is one where we reflectively weigh the various 
things that matter to us in a way that makes it possible to resolve 
conflicts among them in favor of the things that matter more to 
us and then exercise the virtue of self-control in formulating the 
will to act in accordance with those things that matter to us most. 
On this view, consumerism takes a step in the right direction by 
looking to what matters to us, but then fails to articulate a model 
for resolving conflicting values and desires and misses the virtues 
of rational deliberation and self-control in adjudicating these. 

111 

The next big question should be how do we determine what 
matters most to us? How do we settle the conflicts among our 
competing desires? Is this simply a matter of our choice? If so, 
then the whole structure we just articulated might be at risk of 
collapsing. If what matters to us most can be read off of what we 
choose, then the distinction between exercising self-control and 
being weak-willed simply collapses. Suppose we say that if I 
choose the chocolate cake, that can only be because that’s what 
matters most to me. If what matters to us is simply a question of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

what we choose, then there can be no such thing as weakness 
of will or self-control. So, formulating a plausible view of the 
good life seems to require that we somehow reach beyond our 
subjective preferences, but it is not yet clear just how. Should 
some things matter more to us than others? It begins to look like 
we need to recognize some substantive difference between what 
matters to us and what matters for us. But it is not yet clear how 
to do so. 

One thing does seem clear on the question, however: we don’t 
want to be told what is good for us. Settling on what is good for 
us shouldn’t be a matter of acquiescence to some authority, 
whether it is our parents, some tyrant, or the tyranny of popular 
opinion. If we don’t get to decide what matters for us, then it 
won’t do to have anybody else deciding for us. The possibility 
that remains open is that determining what matters for us is not 
a matter of anybody deciding, but instead a matter of us figuring 
it out. If this suggestion is on the right track, then questions about 
happiness and the good life are not subjective, that is, they aren’t 
matters for us or anybody else to just decide. Rather, they are 
objective in the way that scientific truths are. We have to 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

investigate, discover, reason well, and figure out what is good for 
us. Enter Aristotle. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาตั้งคำถามกับสิ่งที่ทุกคนปรารถนา
มากที่สุดในชีวิต นั่นคือ "ความสุข" (Happiness) ครับ 

นักศึกษาเคยสงสัยไหมครับว่า "ความสุข" กับ "การได้ทำตามใจตัวเอง" คือ
เรื่องเดียวกันหรือเปล่า? วันนี้เราจะใช้แว่นตาทางปรัชญามาวิเคราะห์เรื่องนี้
กันครับ 

 

1. สิ่งที่ "สำคัญต่อเรา" vs สิ่งที่ "สำคญัสำหรับเรา" 

อาจารย์อยากให้พวกเราแยกแยะคำสองคำนี้ให้ชัดเจนก่อนครับ: 

สำคัญต่อเรา (Mattering TO): สิ่งนี้เปน็เรื่อง "อัตวิสัย" (Subjective) ครับ 
คือขึ้นอยู่กับความชอบส่วนบุคคลล้วนๆ เช่น บางคนให้ความสำคัญกับการ
สะสมแสตมป์ บางคนให้ความสำคัญกับฟุตบอล ถ้าคุณชอบมัน มันก็สำคัญ
ต่อคุณ 

สำคัญสำหรับเรา (Mattering FOR): สิ่งนี้มีลักษณะเป็น "วัตถุวิสยั" 
(Objective) มากกว่าครับ เช่น การกินอาหารดีๆ และการออกกำลังกาย มัน 
"สำคัญสำหรับ" สุขภาพของคุณ ไม่ว่าคุณจะชอบทำมันหรือไม่ก็ตาม หรือการ
มีความสัมพันธ์ที่ดีก็ "สำคัญสำหรับ" สุขภาพจิตของมนุษย์ทุกคน 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

คำถามคือ: แล้ว "ความสุข" ล่ะ? มันสำคัญ "ต่อ" เรา (เราเลอืกเองได้) หรือมัน
สำคัญ "สำหรับ" เรา (มีกฎเกณฑ์บางอย่างกำหนดไว้) กันแน่? 

 

2. กับดักของ "ลัทธิบริโภคนิยม" (Consumerism) 

ในสังคมสมัยใหม่ เราถูกปลูกฝังความเชื่อที่ว่า "ความสุขคือการได้ในส่ิงที่
ต้องการ" หรือที่เรียกว่า บริโภคนิยม ครับ 

โฆษณาบอกเราว่าถ้าซื้อรถคันนี้ หรือใช้โทรศัพท์รุ่นนี้เราจะมีความสุข 

แต่นักศึกษาลองดูตัวอย่าง "เด็กสปอยล์" สิครับ เด็กที่ไดทุ้กอย่างที่ต้องการ
มักจะเป็นเด็กที่ไม่มีความสุขและขี้กังวล 

หรือแม้แต่ตัวเราเอง พอได้ของที่อยากได้มาแล้ว เราจะดีใจอยู่แป๊บเดียว แล้ว
ความอยากใหม่ๆ ก็จะโผล่มาทำให้เราไม่พอใจอีกครั้ง 

นี่เป็นเคร่ืองยืนยันครับว่า "สิ่งที่เราต้องการ" ไม่ใช่เข็มทิศทีเ่ชื่อถือได้เสมอไป
ในการนำทางไปสู่ "ความสุข" 

 

3. พลังของ "การควบคุมตนเอง" (Self-Control) 

บ่อยครั้งที่ตัวเราเกิดความขัดแย้งภายในครับ ใจหนึ่งอยากผอม แต่อีกใจหนึ่ง
อยากกนิเค้กช็อกโกแลตตรงหน้า 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

ปรัชญาบอกว่าชีวิตที่ดีไม่ใช่การทำตามความอยากที่พุ่งเข้ามาทุกอย่าง แต่คือ
การใช้ "เหตุผล" (Rationality) เพื่อตัดสินว่าอะไรสำคัญกว่ากัน: 

ความอ่อนแอของเจตจำนง (Weakness of Will): คือการพ่ายแพ้ต่อความ
อยากชั่วคราว 

การควบคุมตนเอง (Self-Control): คือคุณธรรม (Virtue) ที่ช่วยให้เราทำใน
สิ่งที่ "สำคัญต่อเรามากที่สุด" จริงๆ ในระยะยาว 

 

4. ความสุขไม่ใช่เรื่องของการ "เลือก" แต่เป็นเรื่องของการ "ค้นพบ" 

หากความสุขเป็นเรื่องที่เราเลือกเองได้ 100% (Subjective) ความแตกต่าง
ระหว่าง "คนที่มีวินัย" กับ "คนที่ทำตามใจตัวเองไปวันๆ" ก็จะหมดไป เพราะ
ต่างคนต่างก็บอกว่า "นี่คือสิ่งที่ฉันเลือกเพื่อความสุขของฉัน" 

แต่ปรัชญา (โดยเฉพาะสายอริสโตเติล) กำลังเสนอทางเลือกที่น่าสนใจครับ: 

ความสุขและชีวิตที่ดีอาจไม่ใช่สิ่งที่เราหรือใครจะมา "กำหนด" ขึ้นได้ตามใจ
ชอบ แต่มันคือสิ่งที่เราต้อง "สืบเสาะและค้นหา" ให้เจอ เหมือนกับการค้นพบ
ความจริงทางวิทยาศาสตร์ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เราไม่ได้ต้องการให้ใครมาส่ังว่า "อะไรดีสำหรับเรา" (ไม่ว่าจะเป็นพ่อแม่หรือ
สังคม) แต่เราก็ต้องยอมรับว่า "ความอยาก" ของเราเองก็อาจหลอกเราได้
เหมือนกัน 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

ความสุขอาจไม่ใช่แค่ความรู้สึกฟินจากการได้ของใหม่ แต่มันคือกระบวนการ
ที่เราต้องใช้เหตุผลใคร่ครวญว่า "จริงๆ แล้ว อะไรคือส่ิงที่มีคุณค่าสำหรับชีวิต
มนุษย์?" และใช้ความเพียรในการฝึกฝนตนเองเพื่อไปให้ถึงจุดนั้นครับ 

นักศึกษาครับ... ลองนึกถึงครั้งล่าสุดที่นักศึกษา "ห้ามใจตัวเอง" ไม่ให้ทำ
บางอย่างที่อยากทำได้สำเร็จ ความรู้สึกหลังจากนั้นเป็นอย่างไรครับ? มันคือ
ความรู้สึกที่เข้าใกล้ "ชีวิตที่ดี" มากกว่าการได้กินเค้กช็อกโกแลตชิ้นนั้นไหม? 

คาบหน้า เราจะไปเจาะลึกคำตอบของ อริสโตเติล กันครับ ว่าเขา "สืบเสาะ" 
จนเจอความลับของชีวิตที่ดีได้อย่างไร! เจอกันครับนักศึกษาทุกคน! 

……………… 

 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

The Nichomacean Ethics 

When we considered the consumerist conception of happiness 
and the good life we spoke of identifying what would make us 
happy. Notice that this way of thinking about happiness puts us 
in a passive position. Something outside of us does something to 
us, and it makes us happy. All that is required of us is to be 
fortunate enough to be in a position to receive this wonderful 
benefit. By contrast, for Aristotle, happiness is active. Things 
external to us might help or hinder, but ultimately, for us to be 
happy just is for us to be active in the right sorts of ways. 

90 

Aristotle identifies leading the good life with being happy. But 
happiness in the sense he has in mind is not just feeling happy 
or being in a happy mood. Moods and feelings are things that 
come and go in our lives. They are temporary states of mind. 
Aristotle is not interested in moods so much as what it means to 
live well. So we are after the idea of an excellent life. The Greek 
term Aristotle uses is eudaimonia and this might be best 
translated as living well and doing well. So when Aristotle 
identifies the good life with happiness, he has something more 
enduring and emblematic of a life in mind than just feeling good. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

You might recall that Aristotle has a teleological view of the 
world. That is, everything has an end or a goal towards which it 
strives. He is inclined to understand the nature of things in terms 
of how they function in pursuing the ends towards which they 
are oriented. In this spirit, Aristotle would take goodness to be 
something we naturally aim at, something we are oriented 
towards by nature. So for Aristotle, the idea of the good life is 
understood in a naturalistic way. Aristotle conceives of ethics in 
a way that blends seamlessly into his broader paradigm for 
understanding the natural world. Goodness is an integral aspect 
of the natural world. What is good for a thing can be understood 
in terms of that thing realizing its telos. 

The good life, conceived of as happiness in the broader enduring 
sense, is a goal or an end for a person’s life. But it’s an end of a 
particular kind in that it is sought for its own sake, not as a means 
to some further end. Aristotle refers to ends like this as final ends. 
In more contemporary language we might speak of things that 
are pursued for their intrinsic value, the value had “in itself” as 
opposed to things that are pursued for their instrumental value, 
their value in the sense of being useful as a means to other ends. 
Money, for instance, has instrumental value, but no intrinsic 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

value. It’s a useful instrument for attaining other things of value 
like clothes or food. And these also may have only instrumental 
value toward yet further goals. The value of clothing is to keep 
us comfortable and make us look good. But clothes don’t have 
a value of their own independent of their usefulness towards 
these other ends. 

The idea of things having instrumental value seems to 
presuppose that some things have value just for their own sake. 
Otherwise we seem to have a regress of value where many things 
are valuable as means to further and further ends, but at no 
point do any of these ends have any value of their own. So to 
make sense out of anything having any sort of value, it seems 
there would have to be some things that have intrinsic value or 
value in themselves. In the broadest sense, goodness is an end 
that has “to be pursued” built into it. Thus goodness, for the 
ancient Greeks, was a natural and obvious theoretical posit, 
needed to make sense out of any sort of talk of value. For 
humans, the kind of goodness that matters is the good life. So 
ethics in general is concerned with how to live well, how to lead 
an excellent life. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

In the idea of flourishing, we have at least one familiar notion 
that should help us better understand how Aristotle sees the 
good life. Think about what it is for the vegetable plants in the 
garden to be flourishing. The flourishing tomato plant is one that 
grows vigorously without disease and is well on its way to 
achieving its natural end, growing lots of sweet ripe tomatoes. 

91 

In line with his teleological view of the natural world, Aristotle 
has it that the good for any sort of thing can be understood in 
terms of fulfilling its natural function well and thereby realizing 
its telos. So what then is the unique function of humans in terms 
of which our essence can be understood? 

It seemed we had a pretty good idea of what it means for a 
tomato plant to flourish. Roughly it is for it to take in nourishment 
and grow. Biologically we might say its function is to 
photosynthesize, converting nutrients and CO2 into lots of sugar 
and oxygen (and, ultimately, tilthe). But we are essentially 
different from plants, so our function must be different as well. 
Aristotle entertains the idea that our function might be to satisfy 
our appetites. This much seems in line with the consumerist idea 
of the good life. But Aristotle rejects this too since it fails to 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

separate us from barnyard animals. Perhaps as infants we are 
similar to animals in functioning only to satisfy our appetites, but 
then we outgrow this similarity. We might now see the 
consumerist conception of the good life as infantilizing us since 
it appeals only to how we function as infants, getting our 
appetites satisfied. But for Aristotle, how we function beyond the 
developmental stage of small children is important to 
understanding our telos as human beings. Ultimately Aristotle 
settles on our rational capacities. He takes the function of the 
human being to lie in exercising our rational capacities because 
these are the ways of functioning that are unique and special to 
humans. Humans are distinguished from others sorts of being by 
their ability to function rationally. For Aristotle, the human being 
essentially is the rational animal. The ability to reason is what 
sets us apart from other animals and this is what defines us. 

Since for Aristotle, what’s good for us is not something we get to 
choose for ourselves, his idea of the good life might seem much 
less flexible and personalizable than the consumerist conception 
of the good life. But the apparent flexibility of the consumerist 
conception might be just that, only apparent. On the consumerist 
conception of the good life, the preferences that fix what is good 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

for you are just given. What we want is taken as the starting point 
for thinking about what is good for us. For this reason, the 
consumerist philosophy affords no means of critically evaluating 
our wants. We just want what we want; that’s all there is to it. In 
our contemporary consumerist culture, any challenge to the 
aptness of our wants is received as grounds for offense, where 
our freedom to choose is compromised by someone else telling 
us what we should want. However, our desires are quite 
malleable. Our tastes are typically acquired and usually this 
happens without much critical reflection. Advertisers, and 
political pundits among others know this well. The most 
powerful institutions in our culture put immense and 
sophisticated effort into shaping and manipulating our desires. 
We are free to choose what we want as consumers, but only 
after our wants have been engineered with care by others that 
aren’t really concerned about what’s actually in our interest. In 
practice, the supposed freedom and flexibility of the consumerist 
conception of the good life is more illusion than reality. 

On the other hand, Aristotle’s view of the good life as the life of 
actively exercising one’s rational capacities might be more 
flexible than it appears at first. Interpreted narrowly, Aristotle 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

offers a highly intellectualized view of the good life. The good 
life is the life of the 

92 

philosopher/scientist. It would not be unreasonable to suspect a 
bit of professional bias in Aristotle’s idea of what it is to live well. 
We might object that some people would rather work in the 
garden, ride bicycles, or practice yoga than just do philosophy all 
the time, and that this is a good way to live too. A reply that 
Aristotle can offer here (the reply I think he ought to offer) is to 
say, “very well, and any of these activities will contribute to your 
flourishing only if you engage your rational capacities and do 
them in thoughtful and inquisitive ways.” Many crafts, arts, and 
skills can be cultivated in ways that exercise and develop our 
rational capacities. A life spent working in the garden, riding bikes, 
doing yoga, or working as a plumber can be a flourishing life on 
this more liberal interpretation of Aristotle’s account. There are 
details to work out here concerning just what ways of life will 
exercise and cultivate our uniquely human rational capacities. 
But more generally, perhaps I can understand the good life as 
the active life of exercising and developing our uniquely human 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

rational, capacities whatever specific endeavors and activities I 
ultimately identify as serving that end. 

Once we have a thought out idea of what the good life is, there 
remains the issue of how to go about leading such a life. Through 
critical reflection on our nature and capacities we might discover 
(as opposed decide or choose) where our genuine interests lie. 
But then how do we bring ourselves to act in our best interest. 
What if it turns out that we don’t desire what is best for us? Are 
we then just fated for misery? Aristotle doesn’t think so. There is 
a degree of flexibility in our inclinations and preferences and we 
have some ability to shape these over time. On the consumerist 
conception, what matters for us is set by our desires and the 
theory of the good life is made to conform to them. On 
Aristotle’s view, the theory of the good life is developed 
according to what matters for us and this is set by the sort of 
being we are. So living well is a matter of bringing our desires into 
line with our interests. If Aristotle’s idea that we don’t get to 
simply choose what is best for us still seems at all stifling, your 
sense of personal autonomy might be replenished in appreciating 
how we are empowered to shape our tastes and preferences and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

gradually bring them into line with what we can learn about our 
interests. 

We are creatures of habit. While this often presents an obstacle 
to acting on our considered interests, habit is also the means 
available to us for shaping our lives for the better. Recognizing 
that making some a change would be good for us typically 
doesn’t result in our immediately preferring it. Many of us, for 
instance, recognize that getting more exercise and eating better 
would be good for us. But thinking that more exercise would 
improve our lives doesn’t automatically result in feeling the urge 
to go for a run. Habituation, however, can bring our preferences 
and urges into line. People that regularly go for runs do often 
have the otherwise unusual urge to go for a run. Good habits are 
potentially as addictive as bad ones. And once we establish a 
good habit, that becomes what we prefer and what we enjoy the 
most. For Aristotle, the power you have to shape your life for the 
better lies in your ability to intentionally shape your habits. Once 
we have figured out what really is in our best interest by 
examining who we are and how we function, the key to being 
happy and living well is to mold our inclinations, preferences, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

and pleasures through habituation. The good life, which is also 
the virtuous life, will be the most 

93 

pleasant life because it is the life in which our pleasures cohere 
rather than clash with our interests. The good life is one in which 
we have resolved the conflicts in our inclinations and pleasures 
and we no longer have things that matter to us fighting against 
things that matter for us. The truly virtuous person can 
wholeheartedly pursue what pleases her most because this will 
be well aligned with what is best for her. The affinity between 
Aristotle’s advice on how to live well and Frankfurt’s account of 
self-esteem should be easy to see here. Both would say living 
well is largely a matter of getting your desires, inclinations, and 
motivations to hang together in a unified coherent way. Where 
Frankfurt and Aristotle will differ is just in how that unified will 
gets oriented. Frankfurt would have our considered best interest 
be determined by what we love. Aristotle sees our considered 
best interest as settled by our nature as rational animals. 

For Aristotle, to be virtuous is to have habitually established 
inclinations and preferences for actively exercising our human 
rational capacities. Virtue aims at flourishing. Habit, on this view, 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

is quite literally character building. This way of thinking about 
virtue stands in sharp contrast to more popular conceptions 
where to be virtuous involves lots of self-sacrifice. We suffer from 
a Christianized notion of virtue that is more often than not 
associated with self-denial. To be virtuous in the popular sense 
means something like not overindulging in cheesecake or sex. But 
we are concerned with the idea of virtue as a kind of excellence. 
When Aristotle talks about virtue, he is just talking about the 
excellent character traits a person might have. What makes a 
character trait a good one is that on the whole, it contributes 
better to a flourishing life than constrasting traits. So life in 
accordance with virtue promotes human flourishing, and for this 
reason it is also likely to be the most pleasant. 

Happiness, however, requires more than just virtue. It also 
requires some degree of good fortune. A person with a virtuous 
character who is also in a coma is not really flourishing. Likewise, 
a virtuous person who lives in a community of not so virtuous 
people faces a significant obstacle to flourishing. Living in 
community of fools mght provide very limited opportunities for 
exercising one’s rational capacities. There would be no one to 
talk philosophy with for starters. More seriously, disputes could 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

not be settled reasonably, but only through vicious maneuvering 
for dominance. Extreme poverty can be an obstacle to 
flourishing. Being always anxious about where your next meal is 
coming from could make leading the active life of the rational 
element a difficult proposition. But extreme affluence and luxury 
could present its own obstacles since they offers endless 
distractions, draw your attention to trifles, and ultimately render 
you passive and weak. How much and what kind of good fortune 
does leading the good life require? Perhaps we can’t give a very 
precise answer, but it might do to say that we require enough 
good fortune to give us ample opportunity to exercise our 
rational faculties. 

Here is an excellent translation of Book 1 of Aristotle’s 
Nicomachean Ethics as a PDF: 
http://catdir.loc.gov/catdir/samples/cam032/99036947.pdf 

Here is the complete Nicomachean Ethics in a good, but older 
translation: http://www.gutenberg.org/ebooks/8438 

 

http://www.gutenberg.org/ebooks/8438


  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเจาะลึกหนึ่งในตำราจริยศาสตร์ที่
สำคัญที่สุดในโลก นั่นคือ "นิโคมาเคียน เอทิกส์" (Nicomachean Ethics) 
ของอริสโตเติลครับ 

ในคาบที่แล้วเราพูดถึงความสุขแบบ "บริโภคนิยม" ที่มองว่าเราเป็นฝ่ายรับ 
(Passive) คือรอใหส้ิ่งภายนอกมาทำให้เราพอใจ แต่อริสโตเติลกลับมองว่า
ความสุขคือการ "ลงมือทำ" (Active) ครับ 

 

1. Eudaimonia: ความสุขที่ไม่ใช่แค่ความรู้สึก 

สำหรับอริสโตเติล คำว่า "ความสุข" ไม่ได้หมายถึงอารมณ์ดีชั่วครั้งชั่วคราว 
แต่เขาใช้คำว่า "ยูไดโมเนีย" (Eudaimonia) * แปลว่า "การมีชีวิตที่ดีและทำ
ในส่ิงที่ดี" (Living well and doing well) 

มันคือความสำเร็จในฐานะมนุษย์อย่างยั่งยืน ไม่ใช่แค่ความรู้สึกฟินจากการ
กินขนมอร่อยๆ แล้วก็หายไป 

 

2. จุดมุ่งหมายและคุณค่า (Telos & Value) 

อริสโตเติลเชื่อในเรื่อง "โทรวิทยา" (Teleology) คือทุกสิ่งในโลกมีเป้าหมาย 
(Telos) ของมันเอง 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

คุณค่าทางเครื่องมือ (Instrumental Value): สิ่งที่เราหามาเพื่อไปให้ถึงสิ่ง
อื่น เช่น "เงิน" เราไม่ได้ต้องการเงินแค่เพื่อมีเงิน แต่เราเอาเงินไปซื้ออาหาร 

คุณค่าในตัวเอง (Intrinsic Value): สิ่งที่เราต้องการเพื่อตัวมันเอง ซึ่ง
อริสโตเติลบอกว่า "ความสุข" นี่แหละคือจุดหมายสูงสุด (Final End) ที่เรา
ไม่ได้ทำเพื่อส่ิงอื่นอีกแล้ว 

 

3. อะไรคือ "หน้าที"่ ของมนุษย์? 

อริสโตเติลเปรียบเทยีบชีวิตมนุษย์กับการเติบโตของพืชครับ: 

ต้นมะเขือเทศ จะรุ่งเรือง (Flourish) ก็ต่อเมื่อมันออกลูกได้ดกและหวานตาม
ธรรมชาติของมัน 

มนุษย์ จะรุ่งเรืองได้ เราต้องหาให้เจอว่า "อะไรคือส่ิงที่มีเฉพาะในมนุษย์?" 

ไม่ใช่การกินหรือเติบโต (เพราะพืชก็ทำได้) 

ไม่ใช่การทำตามสัญชาตญาณหรือความอยาก (เพราะสัตว์ก็ทำได้) 

คำตอบคือ: "การใช้เหตุผล" (Rationality) ครับ ดังนั้น หน้าที่ของมนุษย์คือ
การใช้ชีวิตโดยใช้สติปัญญาและเหตุผลอย่างเต็มที่ 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

4. การฝึกนิสัยและคุณธรรม (Habit & Virtue) 

อริสโตเติลบอกว่าเราไม่ได้เกิดมาเป็นคนดีทันที แต่เราต้อง "ฝึกจนเป็นนิสัย" 
(Habituation) * การเป็นคนมีคุณธรรม (Virtue) ไม่ใช่การฝืนใจทำสิ่งที่
เกลียด 

แต่คือการฝึกจนกระทั่ง "สิ่งที่ดีสำหรับเรา" กลายเป็น "สิ่งที่เรารักท่ีจะทำ" 

ตัวอย่าง: ตอนแรกคุณอาจต้องบังคับตัวเองให้ออกกำลังกาย แต่พอทำจน
เป็นนิสัย คุณจะเริ่มสนุกและมีความสุขกับการได้ออกกำลังกายจริงๆ เมื่อนั้น
ความอยากของคุณกับประโยชน์ของคุณก็จะหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียวกัน 

 

5. ปัจจัยภายนอก (Good Fortune) 

แม้อริสโตเติลจะเน้นเรื่องการฝึกจิตใจ แต่เขาก็ยอมรับความจริงครับว่า
ความสุขต้องพึ่ง "โชค" บ้างเล็กน้อย: 

ถ้าคุณฉลาดและนิสัยดีมาก แต่ดันป่วยหนักจนขยับไม่ได้ (Coma) คุณก็
อาจจะรุ่งเรืองไม่ได้เต็มที่ 

หรือถ้าคุณยากจนข้นแค้นจนต้องกังวลเรื่องข้าวทุกมื้อ คุณก็ไม่มีเวลามานั่งใช้
เหตุผลหรือเรียนปรัชญา 

แต่ในขณะเดียวกัน "ความรวยล้นฟ้า" ก็อาจเป็นอุปสรรค เพราะมันจะดึง
ความสนใจคุณไปที่เรื่องไร้สาระจนไม่ได้พัฒนาปัญญา 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

จริยศาสตร์ของอริสโตเติลไม่ใช่การสอนให้เรา "อดกล้ัน" แต่คือการสอนให้
เรา "พัฒนาตนเอง" จนกลายเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ (The Rational Animal) 
ที่มีความสุขจากการได้ใช้ศักยภาพของตัวเองอย่างเต็มที่ครับ 

นักศึกษาครับ... ลองพิจารณากิจกรรมที่ทำอยู่ในทุกวันนี้ มีกิจกรรมไหนไหม
ที่คุณทำจนเป็นนิสยัแล้ว และมันช่วยส่งเสริม "การใช้เหตุผล" หรือ "ความ
เป็นมนุษย์ทีเ่ก่งขึ้น" ของคุณบ้าง? 

ในบทหน้า เราจะไปดูเรื่องกฎหมายและศีลธรรมในระดับสังคมกันต่อ ใครมี
คำถามเรื่อง "ยูไดโมเนีย" ถามอาจารย์ได้เลยนะ! 

……………………………………. 

Review and Discussion Questions 

1. Explain Aristotle’s view of Philia. 

2. What is it to love one’s self on Frankfurt’s account? 

3. How is love of the self the purest form of love? How doe 
Frankfurt handle the two complications for his analysis of self 
love he raises at the end of section 9? 

4. How is self love different from self indulgence? What does 
Frankfurt mean by “wholeheartedness” and how does this bear 
on self love. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

5. How does Frankfurt see self love as related to morality? 

6. How does he see it as related to the meaningfulness of one’s 
life? Do think he is right on these points? 

7. How does Frankfurt’s analysis of love as wholeheartness 
square with Aristotle’s view of virtue and happiness? 

8. Explain the apparent tension between eros and Philia. 

9. Explain the view of erotic love voiced by Socrates in the 
Symposium. 

10. Explain Nozick’s union model of love. What problems does it 
raise? 

11. What problems are inherent in the idea that the search for 
love is a quest for one’s ideal other half or “soul mate”? 

12. How does the cycle of infatuation, disillusionment, and 
heartbreak work? Explain the role of the imagination in this. 

13. What failings do the consumerist conception of the good life 
and the vision of love as a quest for one’s “soul mate” share? 

14. How do we bestow value in a loving relationship? 

15. How do we understand what matters for us and what matters 
to us on the consumerist conception of the good life? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

16. What sort of evidence can be brought against the consumerist 
conception of the good life? 

17. How can rational deliberation and self-control help the 
subjectivist view of the good life? 

18. What is weakness of will, and what does the possibility of 
weakness of will tell us about how we can determine what 
matter most to us? 

19. What is the good life according to Aristotle? 

20. Explain the ways in which the good life is passive on the 
consumerist conception and active on Aristotle’s view. 

21. Explain instrumental and intrinsic value. 

22. On Aristotle’s view, once we know what the good life is, how 
do we lead it? 

23. How does Aristotle understand virtue? 

24. What sorts of things can be aids or obstacles to our 
flourishing? 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการทบทวนบทเรียนเรื่อง "ความรักและ
ความสุข" ที่เราได้เรียนผ่านมุมมองของอริสโตเติล, แฮร์รี แฟรงก์เฟิร์ต และ
นักปรัชญาท่านอ่ืนๆ อาจารย์ได้สรุปคำถามสำคัญที่จะช่วยให้นักศึกษา
เชื่อมโยงแนวคิดเหล่านี้เข้าด้วยกันครับ 

คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 

ว่าด้วยความรักและมิตรภาพ (Philia & Self-Love) 

1. จงอธิบายมุมมองของอริสโตเติลเกี่ยวกับ Philia (มิตรภาพ) 
2. การ "รักตัวเอง" ในทัศนะของ แฮร์รี แฟรงก์เฟิร์ต (Frankfurt) คือ

อะไร? 
3. ทำไมการรักตัวเองถึงถูกมองว่าเป็นรูปแบบที่บริสุทธิ์ที่สุดของความรัก? 

และแฟรงก์เฟิร์ตจัดการกับปัญหาความซับซ้อน 2 ประการที่เขาตั้งไว้
ในช่วงท้ายของบทวิเคราะห์อย่างไร? 

4. การรักตัวเอง ต่างจาก การตามใจตัวเอง (Self-indulgence) อย่างไร? 
คำว่า "ความเต็มเปี่ยมแห่งหัวใจ" (Wholeheartedness) หมายถึง
อะไร และมันเกี่ยวข้องกับการรักตัวเองอย่างไร? 

5. แฟรงก์เฟิร์ตมองว่าการรักตัวเองเกี่ยวข้องกับ ศีลธรรม (Morality) 
อย่างไร? 

6. เขามองว่ามันเกี่ยวข้องกับ การมีชีวิตที่มีความหมาย อย่างไร? และ
นักศึกษาเห็นด้วยกับเขาในจุดนี้หรือไม่? 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

7. การวิเคราะห์ความรักในฐานะ "ความเต็มเปี่ยมแห่งหัวใจ" ของแฟรงก์
เฟิร์ต สอดคล้องกับมุมมองของอริสโตเติลเรื่อง คุณธรรมและความสุข 
อย่างไร? 

ความรักเชิงชู้สาวและอุดมคติ (Eros & Union) 

8. จงอธิบายความขัดแย้งที่ดูเหมือนจะเกิดขึ้นระหว่าง Eros (ความ
เสน่หา) และ Philia (มิตรภาพ) 

9. จงอธิบายมุมมองเรื่องความรักเชิงชู้สาวที่ โซกราตีส กล่าวไว้ในบท
สนทนา Symposium 

10. จงอธิบาย โมเดลการรวมเป็นหนึ่ง (Union Model) ของโนซิค 
(Nozick) และโมเดลนี้ก่อให้เกิดปัญหาอะไรบ้าง? 

11. ปัญหาที่แฝงอยู่ในแนวคิดที่ว่า "การตามหาความรักคือการตา
มหา เนื้อคู่ (Soul mate) หรืออีกครึ่งหนึ่งที่สมบูรณ์แบบ" คืออะไร? 

12. วงจรของ "ความหลงใหล (Infatuation) -> ความตาสว่าง 
(Disillusionment) -> ความเสียใจ (Heartbreak)" ทำงานอย่างไร? 
และจินตนาการมีบทบาทอย่างไรในเรื่องนี้? 

13. แนวคิดความสุขแบบ บริโภคนิยม กับมุมมองความรักแบบ ตาม
หาเนื้อคู่ มีความล้มเหลวประการใดที่เหมือนกัน? 

14. เราจะ "มอบคุณค่า" (Bestow value) ให้แก่กันในความสัมพันธ์ที่
เปี่ยมด้วยความรักได้อย่างไร? 

15. ความสุขและชีวิตที่ดี (Happiness & The Good Life) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

16. ในมุมมองแบบ บริโภคนิยม เราจะเข้าใจส่ิงที่ "สำคัญต่อเรา" 
(Matters to us) และ "สำคัญสำหรับเรา" (Matters for us) อย่างไร? 

17. มีหลักฐานหรือเหตุผลใดบ้างที่สามารถนำมาโต้แย้งแนวคิด
ความสุขแบบบริโภคนิยมได้? 

18. การคิดใคร่ครวญด้วยเหตุผล และ การควบคุมตนเอง ช่วย
ปรับปรุงมุมมองความสุขแบบอัตวิสัย (Subjectivist) ให้ดีขึ้นได้
อย่างไร? 

19. ความอ่อนแอของเจตจำนง (Weakness of Will) คืออะไร? และ
ความเป็นไปได้ที่เราจะอ่อนแอต่อความอยากนั้น บอกอะไรเราเกี่ยวกับ
การตัดสินว่า "อะไรสำคัญต่อเรามากที่สุด"? 

20. ชีวิตที่ดี ตามทัศนะของอริสโตเติลคืออะไร? 
21. จงอธิบายว่าชีวิตที่ดีแบบบริโภคนิยมมีลักษณะเป็น ฝา่ยรับ 

(Passive) และแบบอริสโตเติลเป็น ฝ่ายรุก/การลงมือทำ (Active) 
อย่างไร? 

22. จงอธิบายความแตกต่างระหว่าง คุณค่าทางเครื่องมือ 
(Instrumental Value) และ คุณค่าในตัวเอง (Intrinsic Value) 

23. ในมุมมองของอริสโตเติล เมื่อเราพบแล้วว่าชีวิตที่ดีคืออะไร เรา
จะดำเนินชีวิตเช่นนั้นได้อย่างไร? 

24. อริสโตเติลเข้าใจคำว่า "คุณธรรม" (Virtue) อย่างไร? 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

25. สิ่งใดบ้างที่เป็นตัวช่วยหรือเป็นอุปสรรคต่อ ความรุ่งเรือง 
(Flourishing) ของชีวิตเรา? 

 

สรุปจากอาจารย ์

คำถามเหล่านี้จะช่วยให้นักศึกษาเห็นว่า ปรัชญาไม่ได้มองความรักและ
ความสุขเป็นแคเ่รื่องของความรู้สึก แต่มันคือเรื่องของ "การฝึกฝนตนเอง" 
และ "การขยายขอบเขตความใส่ใจ" ไปสู่สิ่งที่มีคุณค่าอย่างแท้จริงครับ 

มีข้อไหนที่นักศึกษาอยากให้อาจารย์ช่วยขยายความหรือยกตัวอย่างเพิ่มเติม
ก่อนสอบไหมครับ? โดยเฉพาะเรื่อง "ซอมบี้ทางปรัชญา" หรือ "ยูไดโมเนีย" 
อาจารย์ยินดีอธิบายซ้ำให้ฟังครับ! 

………………………. 

 


