
  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Meta-Ethics 

Ethics concerns what is good. Different things can be good in 
different ways. We just considered the nature of the good life. 
The quality of one’s life is something that can be evaluated for 
goodness. This makes it an ethical issue. Aristotle’s theory of 
virtue was part of our inquiry into the good life. But more 
specifically, the theory of virtue concerns the ethical issue of 
good character. What’s being evaluated here is not a person’s 
life, but a person’s character. These are related but distinct 
ethical issues. More familiar will be ethical theories of good 
action. The ethics of good action concerns what is permissible, 
obligatory, and superogatory (good above and beyond what’s 
obligated). Social groups can be ethically good or bad. Social 
justice is the ethics of good society. So ethics concerns the 
goodness of assorted things. Except for this chapter, we will 
organize our discussion of ethics around just what is being 
evaluated for goodness: actions, character, lives, or societies. In 
this chapter we will not be concerned with the goodness of any 
of these things, but with more general questions about the 
fundamental nature of goodness. 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาขยับระดับความลึกในการคิดกันอีก
นิดนะครับ ที่ผ่านมาเราคุยกันเรื่อง "ชีวิตที่ดีเป็นอย่างไร" หรือ "เราควรทำ
ตัวอย่างไร" แต่วันนี้เราจะมาเข้าสู่หัวข้อที่เรียกว่า "อภิจริยศาสตร์" (Meta-
Ethics) ครับ 

คำว่า "Meta" แปลว่า "เหนือ" หรือ "พ้นไป" ดังนั้น อภิจริยศาสตร์จึงไม่ใช่การ
มานั่งถกกันว่า "การโกหกผิดไหม" แต่เป็นการตั้งคำถามที่พื้นฐานกว่านั้นว่า 
"คำว่า 'ดี' หรือ 'ถูกต้อง' มันคืออะไรกันแน่?" 

 

1. ขอบเขตของจรยิศาสตร์ (The Scope of Ethics) 

อาจารย์อยากให้พวกเราเห็นภาพรวมก่อนว่า เวลาเราพูดเรื่อง "ความดี" เรา
สามารถประเมินสิ่งต่างๆ ได้หลายระดับครับ: 

ชีวิตทีด่ี (The Good Life): เป็นการประเมิน "คุณภาพชีวิต" โดยรวม (เหมือน
ที่เราเพิ่งเรียนเรื่องอริสโตเติลไป) 

นิสัยที่ดี (Good Character): เน้นประเมินที่ "ตัวตน" หรือ "นิสัย" ของคนคน
นั้น (ทฤษฎีคุณธรรม) 

 

การกระทำที่ดี (Good Action): เน้นประเมินว่า "สิ่งที่ทำ" นั้นทำได้ไหม 
(Permissible), ต้องทำ (Obligatory) หรือเป็นสิ่งที่ดีเลิศเกินกว่าหน้าที่ 
(Supererogatory) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สังคมที่ดี (Good Society): เป็นเรื่องของความยุติธรรมทางสังคม (Social 
Justice) 

 

2. อภิจริยศาสตร์คอือะไร? (What is Meta-Ethics?) 

ในบทอื่นๆ ของหนังสือเล่มนี้ เราจะแยกคุยกันไปตามหัวข้อข้างบนครับ (ใคร
ทำอะไร, สังคมเป็นอย่างไร) แต่สำหรับบทนี้ เราจะไม่สนใจว่าส่ิงเหล่านั้นดี
หรือไม่ดี แต่เราจะตั้งคำถามถึง "ธรรมชาติพื้นฐานของความดี" 
(Fundamental nature of goodness) ครับ 

ลองจินตนาการดูนะครับ เวลาเราบอกว่า "การขโมยของเป็นสิ่งไม่ดี" อภิจริย
ศาสตร์จะถามว่า: 

คำว่า "ไม่ดี" เป็นแค่ความรู้สึกของเรา หรือเป็นความจริงของโลกเหมือนกับ
กฎฟิสิกส์? 

เราจะรู้ได้อย่างไรว่าอะไรดีหรือไม่ดี? เราใช้เหตุผล ใช้ความรู้สึก หรือใช้การ
สังเกต? 

ภาษาทางจริยธรรม (เช่นคำว่า ควร, ไม่ควร) มีความหมายเดียวกับภาษาทาง
วิทยาศาสตร์ไหม? 

 

 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

สรุปจากอาจารย ์

บทนี้จึงเหมือนกับการที่เราวางวิชาศีลธรรมลงชั่วคราว แล้วหยิบเครื่องมือ
ทางปรัชญามาผ่าตัดดูว่า "รากเหง้าของความคิดเรื่องถูกและผิด" ของมนุษย์
เรานั้นมาจากไหนกันแน่ 

นักศึกษาครับ... ก่อนที่เราจะไปดูทฤษฎีต่างๆ ลองคิดเล่นๆ ดูนะครับว่า เมื่อ
นักศึกษาพูดว่า "ฆาตกรรมเป็นสิ่งเลวร้าย" นักศึกษากำลังพูดถึง 'ความจริง' ที่
เถียงไม่ไดเ้หมือน 1+1=2 หรือนักศึกษากำลังแค่ 'แสดงความรังเกียจ' ออกมา
เฉยๆ ครับ? 

ในหัวข้อถัดไป เราจะเริ่มลงลึกถึงทัศนะต่างๆ ในทางอภิจริยศาสตร์กันครับ มี
ใครสงสัยเรื่องความแตกต่างระหว่างการประเมิน "การกระทำ" กับ "นิสัย" 
ไหมครับ? อาจารย์พร้อมอธิบายเพิ่มนะ! 

………………….. 

 

Applied Ethics, Normative Ethics, and Meta-Ethics 

People have lots of different ethical opinions and these opinions 
are sometimes in conflict with each other. When one person 
thinks something is morally acceptable and another thinks that 
thing is wrong, at least one of the parties must be mistaken. For 
example, some people think homosexual acts are wrong and 
others don’t. How can we tell who has the better view? It might 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

not always be possible to tell. But even where it’s not possible 
to settle a specific question we can better understand assorted 
ethical views by looking into what more general ethical theories 
have to say about a specific ethical issue. Often the various 
plausible general ethical theories will align in roughly the same 
assessment of a specific issue. The case of homosexuality is one 
such example. There is no plausible theory of morality that 
entails or explains the view that homosexuality is wrong. This, on 
the face of it, seems like good reason to think that homosexuality 
is morally just fine. You might consider the question for yourself 
when we get to general ethical theories of good action in the 
next chapter. 

For now, I just want you to notice how we have appealed to 
different levels of ethical issues. Some ethical opinions are about 
pretty specific matters like reproductive rights, obligations to 
future generations, tax policy, etc. These specific matters are 
issues of applied ethics. The job of applied ethics is to consider 
what more general theories of good and bad have to say about 
more specific issues. Whether or not the death penalty is morally 
justifiable, whether or not drugs should be legalized, and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

whether tax money should be used to provide benefits to the 
poor are applied ethical issues. 

Ethics is a normative discipline. That is, ethics is not concerned 
with describing how things are, it’s concerned with looking into 
how things ought to be. Sociology or Anthropology might take an 
interest in describing the ethical opinions that are held by this 
group or that. Ethics is 

96 

concerned with whether and how those ethical opinions can be 
reasonably justified. Normative ethics in particular is concerned 
with articulating and developing the general ethical theories in 
terms of which ethical opinions at the applied level might be 
justified. Central issues in normative ethics include what it is for 
an action to be morally permissible and what it is for a society 
to be just. 

Beyond normative ethical theory, we can ask yet more 
fundamental questions about the nature of ethics. These will be 
meta-ethical issues. We will organize this chapter around two 
meta-ethical issues. We will consider whether or not there are 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

any ethical truths and, if so, what makes them true or explains 
their truth. 

Realism, Conventionalism, and Subjectivism 

An ethical truth would just be any true claim about what is good, 
right, wrong, permissible, virtuous, vicious, just, or unjust. That’s 
at least a partial list of the ethically significant things that might 
be said about something. It will do for our purposes here. So here 
are some ethical claims: 

 It’s wrong to torture innocent puppies just for fun. 

 Paying your taxes is good. 

 Racism is unjust. 

 Honesty is a virtue. 

 It’s permissible to dine at the soup kitchen when you are 
down and out. 

These should all seem like pretty plausible candidates for ethical 
truth. Note that none of these claims is about what is wrong, 
good, unjust, or virtuous for somebody or relative to somebody. 
Sometimes we say things like “abortion is wrong for Frank” or 
“abortion is permissible relative to Sue.” It’s not clear whether 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

these are ethical claims at all. One pretty straightforward way to 
understand sentences like these is as simply reporting what 
people think, as saying that Frank thinks abortion is wrong, or that 
abortion is permissible according to Sue. But if this is all we mean, 
then we aren’t making ethical claims at all. That is, we aren’t 
saying anything about what is good, right, permissible, just, or 
unjust. Rather we are making claims about Frank and Sue, in 
particular that he or she has this or that moral opinion. If this is 
how we are to understand talk about what is “wrong for” or 
“right relative to,” then we are leaving open the possibility that 
one or more of the ethical opinions attributed is just plain false. 
Somebody thinking things are so is no guarantee that they are so. 
Of course we might actually mean to say that right and wrong 
are relative to people or groups. If we take the sentences about 
Frank and Sue to really be ethical claims, then we are invoking a 
kind of Moral Relativism. We’ll take Moral Relativism up later in 
this chapter. 

The ethical claims listed above are all general in the sense that 
they make claims that are intended to hold for lots of people in 
lots of situations. But not all of these claims are “absolute,” 
where this means something like “no exceptions allowed.” 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Taking honesty to be a virtue doesn’t necessarily mean that it 
would be wrong to mislead the Nazi SS officer about the Jews 
hiding in 

97 

your attic. And ethical claims needn’t be so general. For instance, 
“It would be wrong to torture Laura’s puppy after we go the 
movies on Friday,” is a pretty specific claim about particular 
things. But it is still a candidate for being an ethical truth. So there 
might be plenty of ethical truths even if there aren’t any true 
absolute universal ethical generalizations. 

Hopefully we are now clear about what sorts of claims are 
candidates for ethical truth. Now, what would it mean for any 
claim like those listed above to be an ethical truth? Ordinarily, 
when a claim is true there is some fact out there in the world 
somewhere that makes it true. If it’s true that Russ’ favorite bike 
has 20 speeds, then what makes this claim true is that there is a 
certain object in the world that is Russ’ favorite bike and it has 
20 speeds. So, one pretty straightforward proposal is that if there 
are ethical truths, then there are corresponding facts in the world 
that make them true. These facts needn’t involve concrete 
physical objects like my favorite bike. We often attribute rightness 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

or wrongness to kinds of actions, for instance. So it might be that 
certain kinds of action, like torturing innocent puppies just for 
fun, have ethical properties like wrongness. Likewise, certain 
social institutions could have ethical properties of justice or 
injustice, characteristics of personalities could be virtuous or 
vicious. 

We are narrowing in on a way to understand a view we will call 
ethical realism. Ethical realism is the view that there are ethical 
truths and that they are made true by facts independent of 
anyone’s say so, will, or sentiment. These facts will be the truth-
makers for ethical truths. We will examine a few realist ethical 
theories of right action in the next chapter. For any realist ethical 
theory, we will want some account of what makes the theory 
true, if it is true. This can be given in terms of a theory of objective 
value. Utilitarianism, for instance, says that right action is action 
that maximizes overall happiness. This realist ethical theory is 
based on a view about objective value. Namely that happiness 
has value (objectively, independent of how much we might like 
it). 

We live in an ethically skeptical age. Many people fail to 
recognize ethical realism as a serious contender when they think 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

about whether there are ethical truths and what could make 
them true. Usually, when people think there are ethical truths at 
all, they take them to be made true by people or God, rather 
than objective value. We will call this view ethical 
conventionalism. This view makes ethical truth a matter of 
convention. We can point to familiar examples of things that are 
true and made true by convention. It’s against the law to drive 
drunk, and what makes this true is an act of the legislature. This 
is a pretty formal convention. But there are also less formal 
conventional truths. It’s rude to spit in public, but what makes 
this true is a much less formal, generally unspoken social 
convention. So, one view about ethical truths is that they are like 
truths of etiquette or law. Perhaps morality is something like a 
really serious variety of politeness. Moral truths, on this view, are 
more or less formal social conventions, made true by the will, 
say so, or sentiment of a social group and holding only relative 
to that social group. What we are describing is a view commonly 
called Moral Relativism. This is one of the more popular versions 
of ethical conventionalism. 

98 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Conventionalist ethical views needn’t make morality relative to 
social groups or the say so of people though. Another very 
popular conventionalist view of morality is Divine Command 
Theory (DCT) which holds that there are moral truths and they 
are made true by the will or command of God. Morality is not 
relative to social groups according to DCT. It is absolute and holds 
everywhere for all people. But DCT is still a variety of 
conventionalism because it makes what is good or bad a matter 
of convention, just God’s rather than ours. 

Conventionalist views of ethics, either DCT or Moral Relativism, 
are far and away the most popular among the philosophically 
untutored. Conventionalism is also the most roundly rejected 
view about the nature of ethics among philosophers. Much of 
this chapter will be devoted to making it clear why Moral 
Relativism and DCT are both, well, horrible views about ethical 
truth. Religious believers and non-believers alike have better 
options. 

There is one further meta-ethical position to introduce before we 
consider our options in greater detail. An alternative to realism 
and conventionalism is that there are no ethical truths at all. 
We’ll call this view ethical subjectivism. You might recall David 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Hume holding a view like this. Many others, including the Logical 
Positivists, have endorsed something like ethical subjectivism. 
The sentences on our list above certainly look like the sorts of 
sentences that could be true or false. The sentence “Honesty is 
a virtue” seems to be a simple subject predicate sentence that 
asserts something about honesty. But according to the 
subjectivist, this isn’t the sort of sentence that could be true or 
false because there is no such property as being a virtue. In fact, 
another way to understand ethical subjectivism is as the view 
that there are no ethical properties. If there are no ethical 
properties, then being virtuous can’t be a property of honesty. 
Likewise, we can’t attribute goodness to paying your taxes or 
wrongness to torturing puppies according to ethical subjectivism 
because there is no property of goodness or wrongness to 
attribute. 

We might be tempted to say that if there are no ethical truths 
then it would be ethically OK to do whatever we want. But, 
perhaps surprisingly, ethical subjectivism denies this too since 
there is no property of being ethically OK to attribute to whatever 
we want to do. Subjectivism doesn’t settle any questions about 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

what we should or shouldn’t do. It is just the view that there are 
no ethical properties and hence there are no ethical truths. 

Subjectivists like Hume don’t deny that we have ethical 
sentiments. We feel indignant at the thought of torturing puppies, 
for instance. A subjectivist can readily grant this and take our 
moral and ethical talk to be ways of displaying our moral 
sentiments. This view is sometimes called “yea-booism” since it 
takes sentences that look like ethical claims to in fact be displays 
of ethical sentiment. So, the real meaning of “It’s wrong to 
torture innocent puppies” is something more like “Boo, puppy 
torture!” Exclamations like this can display our feelings. But 
exclamations like “Boo, puppy torture!” or “Yea, go team go!” 
just aren’t the sorts of sentences that can be true or false. They 
don’t assert anything. We can feel just terrible about puppy 
torture without puppy torture itself having any kind of ethical 
property. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้อาจารย์จะพาทุกคนมาทำความเข้าใจ
โครงสร้างของวิชาจริยศาสตร์ให้ชัดเจนขึ้นครับ เวลาเราพูดเรื่อง "ความด-ี
ความชั่ว" เนี่ย นักปรัชญาเขาแบ่งการศึกษาออกเป็นหลายระดับ เพื่อให้เรา
ถกเถียงกันได้อย่างมีระบบ ไม่ใช่แค่ใช้อารมณ์ตัดสินครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

1. ระดับของการศกึษาจริยศาสตร์ 

เราสามารถแบ่งจริยศาสตร์ออกเป็น 3 ระดับใหญ่ๆ ตามความเฉพาะเจาะจง
ครับ: 

จริยศาสตร์ประยุกต์ (Applied Ethics): คือการเอาทฤษฎีมาถกเรื่องเฉพาะ
ทางที่เกิดขึ้นในสังคมจริงๆ เช่น การทำแท้ง, โทษประหารชีวิต, การุณยฆาต 
หรือสิทธิความหลากหลายทางเพศ อย่างเรื่อง รักเพศเดียวกัน 
(Homosexuality) ที่ในข้อความยกตัวอย่างว่า หากพิจารณาตามทฤษฎีจริย
ศาสตร์สากลแล้ว แทบไม่มีทฤษฎีไหนเลยที่ชี้ชัดว่าความรักเพศเดียวกันเป็น
เรื่องผิดศีลธรรม 

นอร์มาทีฟจริยศาสตร์ (Normative Ethics): เป็นระดับที่พยายามสร้าง 
"เกณฑ์สากล" หรือทฤษฎีทั่วไปเพื่อบอกว่า "เราควรมีชีวิตอย่างไร" หรือ "การ
กระทำแบบไหนถึงจะเรียกว่าดี" เช่น ทฤษฎีประโยชน์นิยม (Utilitarianism) 
ที่เน้นผลลัพธ์ความสุขโดยรวม 

อภิจริยศาสตร์ (Meta-Ethics): นี่คือระดับที่ลึกที่สุดครับ เราไม่ได้ถามว่า
อะไรดี แต่เราถามว่า "คำว่า 'ดี' มันมีอยู่จริงไหม?" และถ้ามีจริง อะไรคือส่ิงที่
ทำให้มันเป็นจริง? 

ข้อควรจำ: จริยศาสตร์เป็นวิชาเชิง บรรทัดฐาน (Normative) คือการศึกษา
ว่าโลก "ควรจะเป็น" อย่างไร (Ought to be) ซึ่งต่างจาก สังคมวิทยา หรือ 
มานุษยวิทยา ที่แค่ "อธิบาย" (Descriptive) ว่าคนกลุ่มไหนคิดอย่างไรเฉยๆ 
ครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

2. อภิจริยศาสตร์: ความจริงทางศีลธรรมมาจากไหน? 

เมื่อเราตั้งคำถามว่า "การทรมานลูกหมามันผิด" คำกล่าวนี้เป็น "ความจริง" 
หรือไม?่ นักปรัชญาแบ่งคำตอบออกเป็น 3 ค่ายใหญ่ๆ ครับ: 

ก. สัจนิยมทางจริยธรรม (Ethical Realism) 

เชื่อว่าความจริงทางศีลธรรมมีอยู่จริง และ ไม่ขึ้นอยู่กับความคิดของใคร มัน
เป็นข้อเท็จจริงในตัวมันเอง เหมือนกับที่เลข 1+1=2 หรือโลกหมุนรอบดวง
อาทิตย์ 

เช่น "ความสุข" มคีุณค่าในตัวเอง (Objective Value) ดังนั้นการกระทำที่
สร้างความสุขจึง "ดี" โดยธรรมชาติ ไม่ว่าคนจะยอมรับหรือไม่ก็ตาม 

ข. จารีตนิยม/อัตนิยมเชิงกลุ่ม (Ethical Conventionalism) 

เชื่อว่าศีลธรรมเป็นเรื่องของ "ข้อตกลง" หรือ "จารีต" ความจริงทางศีลธรรม
ถูกสร้างขึ้นโดยมนุษย์หรือผู้มีอำนาจ แบ่งย่อยได้เป็น: 

สัมพัทธนิยมทางศีลธรรม (Moral Relativism): ผิดหรือถูกขึ้นอยู่กับ "สังคม" 
นั้นๆ กำหนด (เหมือนกฎจราจรหรือมารยาทสังคม) 

ทฤษฎีเทวโองการ (Divine Command Theory): ผิดหรือถูกขึ้นอยู่กับ "พระ
บัญชาของพระเจ้า" 

ค. อัตวิสัยนิยมทางจริยธรรม (Ethical Subjectivism) 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ค่ายนี้สายโหดครับ เชื่อว่า "ความจริงทางศีลธรรมไม่มีอยู่จริง" (No ethical 
truths) 

คำว่า "ดี" หรือ "เลว" เป็นเพียงการแสดง "อารมณ์" ของผู้พูดเฉยๆ 

เราเรียกทัศนะนี้ขำๆ ว่า "Yea-Booism" ครับ เพราะเวลาเราพูดว่า "การโกง
มันเลว" ความหมายจริงๆ ของมันก็แค่ "การโกง... ยี้! (Boo!)" หรือถ้าบอกว่า 
"ความซื่อสัตย์คือสิ่งดี" ก็คือ "ความซื่อสัตย์... เย้! (Yea!)" เท่านั้นเอง 

ตารางสรุปภาพรวม Meta-Ethics 
ทัศนะ  ความจริงศลีธรรมมีจริงไหม? อะไรทำให้เป็นจริง? 

Realism  มีจริง   ข้อเท็จจริงที่เป็นวัตถุวิสัย(Objective Facts) 

Conventionalism มจีริง   ข้อตกลงของมนุษย์ สังคม หรือพระเจ้า 

Subjectivism ไม่มีจริง   เป็นแค่การแสดงความรู้สึกหรืออารมณส์่วนตัว 

 

สรุปจากอาจารย ์

นักศึกษาจะเห็นนะครับว่า ปัญหาของ สัมพัทธนิยม (Relativism) หรือ เท
วโองการ (DCT) คือมันทำใหศ้ีลธรรมกลายเป็นเรื่อง "แล้วแต่คนจะพูด" ซึ่ง
นักปรัชญาส่วนใหญ่ไม่ค่อยยอมรับ เพราะมันทำให้เราหาเกณฑ์กลางที่
สมเหตุสมผลไม่ได้เลย 

นักศึกษาครับ... ถ้ามีคนบอกว่า "การขโมยเงินคนยากจนเปน็เรื่องที่ถูกต้องใน
สังคมของฉัน" นักศึกษาจะใช้เหตุผลแบบ Realism เข้าไปแย้งเขา หรือ



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาจะยอมรับแบบ Relativism ว่า "อ๋อ... งั้นก็แล้วแต่สังคมคุณละกัน"? 
ลองเก็บไปคิดดูนะครับ 

ในคาบหน้า เราจะมาเจาะลึกว่าทำไมนักปรัชญาถึง "ยี้" ใส่แนวคิด 
Relativism กันนัก! มีใครสงสัยเรื่องความต่างระหว่างจริยศาสตร์ประยุกต์
กับนอร์มาทีฟไหมครับ? ถามอาจารย์ได้เลยนะ! 

………………………… 

 

In this section we have introduced three general meta-ethical 
positions: 

 Realism is the view that there are ethical truths and they are 
made true by something other than convention. 

 Conventionalism is the view that there are ethical truths and 
their truth is a matter of convention (God’s in the case of DCT, 
people’s conventions in the case of Moral Relativism). 

 Subjectivism is the view that there are no ethical truths, only 
subjective ethical sentiments. 

It should be clear that these three meta-ethical positions cover 
all the logical possibilities. In the remainder of this chapter we 
will take up some evaluation of these positions. As we’ve already 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

mentioned, conventionalist ethical theories are pretty uniformly 
rejected by philosophers and we’ll want to get clear on why. 
Subjectivism is a contender, but a puzzling one. We will say a bit 
more about challenges for subjectivism. In rejecting 
conventionalism and raising problems for subjectivism, we build 
a case for ethical realism. Of course this meta-ethical position 
may face its own concerns and we needn’t settle the score 
between subjectivism and realism here. But for reasons that will 
become clear soon enough, we will need to get conventionalism 
out of the way before we take up our inquiry into normative 
ethical theories in the next chapter. 

Against Conventionalism 

There are many variations on conventional ethical theory 
depending on who gets to say what’s right or wrong for whom. 
What they all have in common is that these theories make right 
and wrong a matter of somebody’s authority or some group’s 
authority. Since it is generally actions that are commanded, we 
will conduct this discussion in terms of right and wrong action. 
Things would go pretty much the same if we conducted our 
inquiry in terms of virtue and vice or good and bad more 
generally. To keep things simple, we will just discuss the two 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

views we’ve already mentioned: DCT (Divine Command Theory) 
which makes right and wrong a matter of God’s say so, and 
societal Moral Relativism that makes right or wrong relative to a 
society’s say so. 

According to DCT, what is right is right simply because God 
commands it. This view makes ethics easy, so long as we can be 
sure we know what God commands. If we can somehow be 
confident about that, ethics requires no critical thinking, just total 
obedience. We had a much earlier encounter with DCT in our 
discussion of Plato’s dialogue, Euthyphro. In that dialogue 
Socrates points towards the classic and still cogent objection to 
DCT. The central problem for DCT is that it makes ethics 
completely arbitrary. In principle, God could command that 
anything be right. God could command that we torture puppies, 
commit genocide, and treat children like livestock. According to 
DCT, if God does command these things, then they are right, end 
of story. In fact, many people have sincerely taken God to have 
commanded these things (perhaps except for puppy torture). 
However, hopefully, the idea that any of these things could be 
morally right strikes you as absurd. In spite of our occasionally 
differing ethical opinions, ethics does seem to be systematic and 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

coherent. Right and wrong are not completely arbitrary. It seems 
at 

100 

least that there is some reasoned systematicity to our ethical 
opinions in spite of the differences we sometimes arrive at. If this 
is right, then we should reject any meta-ethical view that makes 
ethics completely arbitrary. And this means rejecting the view 
that right and wrong is simply a matter of God’s command. 

The religious believer has better meta-ethical options than DCT. 
When I present students with the knock down objection to DCT 
just given, it’s not uncommon for someone to object that God 
would never command us to torture innocent puppies because 
God is good. I think this is exactly the right response for a believer 
to offer. But this response is not a defense of DCT. Any believer 
that makes this move is joining Socrates in rejecting DCT and 
taking God to command what is good because it is good. If God 
is essentially good, then what is right is not made right merely by 
his command. Rather he commands what he commands because 
of his goodness. When the religious believer takes God’s 
goodness to be what is ethically fundamental he abandons 
conventionalist meta-ethics in favor of a kind of theological 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ethical realism. Of course, the challenge of understanding God’s 
good nature remains. 

People whose ethical opinions are not guided by religious faith 
have a very unfortunate tendency to retain the conventionalist 
authority-based view of the nature of ethical truth. The result, 
most frequently, is some variety of Moral Relativism. Perhaps the 
shift to Moral Relativism is based on the assumption that if there 
is no God to decide what’s right and wrong, then it must be 
people who get to decide right from wrong. The idea that ethics 
might be a matter of inquiry and discovery rather than authority 
and command seldom gets a foothold without some structured 
philosophical critical thinking. Descartes’ vision of shaking off the 
shackles of authority and thinking freely is far from fruition in our 
culturally dominant way of thinking about morality. 

Let’s take societal Moral Relativism to be the view that what is 
right relative to a society is whatever is deemed right by that 
society. We could ask for a few clarifications. In particular, it 
would be good to know what counts as a society and what it 
takes for a society to deem something right. In the broadest 
sense, we might take any social group to constitute a society, 
though I don’t think anyone is a chess club moral relativist or a 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

garden society moral relativist. People are much more inclined 
to take culture to identify the social groups relevant to morality. 
And this sounds appealing given that moral traditions are often 
incorporated into cultural traditions. Keep in mind, though, that 
ethics is about what moral opinions are best, not what moral 
opinions are in fact held by people or how they come to be held 
by people. While most of us are pretty likely to inherit our moral 
opinions from the dominant traditions in our culture, being 
entrenched by culture might not be the best guide to what is 
good. Given this, we might ask why it is culture that gets to decide 
right and wrong rather than the chess club or the garden society. 
Moral Relativism seems to suffer a kind of arbitrariness even at 
the level of selecting the groups to which right and wrong are 
supposed to be relative. 

Next, what is it for a group to deem something right or wrong? As 
we are culturally engrained to think egalitarianism is a good thing, 
most of us would probably say that a group deems 

101 

something right when a solid majority of its members deem it 
right. But why not take a group to deem something to be right 
with the strongest and most aggressive member of the group 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

deems it right? This is how things work with gangs and outlaw 
militias. If right and wrong are merely matters of convention, why 
should we favor egalitarian democratic say so over gangland style 
strongman say so? Note that it won’t do to appeal to values 
independent of the say so of groups here, since Moral Relativism 
denies the existence of any value independent of group say so. 
It appears that a further element of worrisome arbitrariness lurks 
just in the attempt to formulate a plausible version of Moral 
Relativism. 

Whatever version of Moral Relativism we lump for, the problems 
will be basically the same. Because Moral Relativism grounds 
right and wrong in authority, it suffers the same central problem 
as DCT. The commands of people can be just as arbitrary as the 
commands of any god. Anything can be right relative to a culture. 
All it takes is for the culture to deem it right. So if a culture deems 
it right to cut the genitals of young girls without regard to their 
consent, then, according to cultural Moral Relativism, this is right 
relative to that culture. Should this example seem at all 
ethnocentric, let’s add another. If a culture deems it good for 
women to walk around all day in shoes that wreck their feet, 
then, according to cultural Moral Relativism, this is good relative 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

to that culture. If neither of these examples strikes you as morally 
absurd, then consider racism, genocide, terrorism, or exhausting 
natural resources leaving future generations to suffer and die off. 
According to Moral Relativism, all it takes for any of these things 
to be right relative to a culture is for that culture to deem it right. 
As ethical theories go, Moral Relativism begins to look like a bit 
of a train wreck. Yet all we have done here is reason very 
straightforwardly and deductively from what Moral Relativism 
says. 

The arbitrariness of Moral Relativism leads directly to the central 
and most compelling objection to the view. But there is more to 
consider including dispelling some myths that seem to speak in 
its favor. Many would endorse some version of Moral Relativism 
on the grounds that it seems to support tolerance and respect 
for societies with differing moral views. Moral Relativism seems 
to be a view that allows for different societies to embrace 
different moral standards that are right relative to the respective 
societies. Moral Relativism rejects the notion that the moral 
standards of one society could be objectively correct. This line 
of thought has led many who value cultural diversity and 
tolerance to embrace Moral Relativism. But this is a mistake. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

Moral Relativism does not entail that we should be tolerant of 
diversity. Moral Relativism entails that we should be tolerant of 
diversity if and only if our group deems tolerance of diversity to 
be a good thing. If a group deems intolerance to be good, then, 
according to Moral Relativism, intolerance is good relative to that 
group. Since goodness is relativized to groups, our view that 
tolerance and respect for diversity is good fails to provide the 
intolerant group with any grounds for reconsidering its 
intolerance. Moral Relativism thus turns out to be a deeply 
conservative view in the sense that it undermines all possible 
reasons for changing our moral outlook. Moral Relativism is a view 
that gives the dominant racist culture moral standing and further 
denies us any reasonable grounds for arguing against the 
intolerance of the dominant racist culture. We who value 
tolerance and 

102 

respect for diverse individuals or groups would do much better 
to endorse tolerance and respect as objective realist ethical 
values than to endorse Moral Relativism. 

A further strong argument against Moral Relativism is the 
argument from change. Sometimes our view about the moral 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

status of some practice changes. A person might, for instance, 
think that eating meat is morally unproblematic at one time and 
then become convinced that animals deserve some kind of 
moral regard that speaks against eating them. When moral views 
change in this fashion, people do not merely drop one moral 
belief in favor of another. Typically, they also hold that their 
previous moral views were mistaken. They take themselves to 
have discovered something new about what is morally right. 
Likewise, when the prevalent moral belief in a society undergoes 
a significant change, as in the civil rights movement, we are 
inclined to see this as a change for the better. Moral Relativism 
has no problem with changes in moral standards. But the 
relativist cannot account for any changes in our moral beliefs as 
being changes for the better. This is because the Moral Relativism 
recognizes no independent standard of goodness against which 
the new moral opinions can be judged to be better than the old 
moral opinions. 

A closely related problem for Moral Relativism is the moral 
reformer’s dilemma. We recognize a few remarkable individuals 
as moral reformers, people who, we think, improved the moral 
condition of their society in some way. Common examples might 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

include the Buddha, Jesus, Ghandi, or Martin Luther King Jr. While 
the relativist can allow that these individuals changed the moral 
views of their societies, none can be said to have changed their 
societies for the better. Again, this is because the societal moral 
relativist recognizes no standard of moral goodness independent 
of what is accepted in a society according to which a society that 
changes can be said to change for the better. The relativist is 
committed to taking the most overt forms of racism to be right 
relative to pre-civil rights American society and wrong relative to 
post-civil rights American society. But since standards of goodness 
are determined by the prevalent views in a society, there is no 
standard of goodness to appeal to in judging that the change our 
society underwent in the civil rights movement was a change for 
the better. According to societal Moral Relativism, anyone who 
takes Martin Luther King to have improved American society by 
leading it to reject many forms of racism is just mistaken about 
the nature of ethical truth. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาเข้าสู่บทวิเคราะห์ที่เข้มข้นที่สุดบท
หนึ่งในวิชาจริยศาสตร์ นั่นคือการตรวจสอบว่า "ความจริงทางศีลธรรมมี
รากฐานมาจากอะไร?" 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

อาจารย์ได้แนะนำ 3 ทัศนะใหญ่ไปแล้ว คือ: 

• สัจนิยม (Realism): เชื่อว่าความจริงศีลธรรมมีอยู่จริงโดยไม่ต้องรอใคร
มาสั่ง 

• จารีตนิยม (Conventionalism): เชื่อว่าศีลธรรมคือ "ข้อตกลง" (ไม่ว่า
จะเป็นของพระเจ้าหรือสังคม) 

• อัตวิสัยนิยม (Subjectivism): เชื่อว่าไม่มีความจริงศีลธรรม มีแค่
ความรู้สึกส่วนตัว 

วันนี้อาจารย์จะสวมบทบาทนักวิจารณ์เพื่อ "ล้ม" แนวคิดจารีตนิยม 
(Conventionalism) ให้พวกเราดูครับ ว่าทำไมในสายตาของนักปรัชญา 
แนวคิดนี้ถึงมีช่องโหว่ที่น่ากลัวมาก 

 

1. ปัญหาของทฤษฎีเทวโองการ (The Problem with Divine 
Command Theory - DCT) 

แนวคิด DCT บอกว่า "สิ่งที่ถูก คือสิ่งที่พระเจ้าสั่ง" ฟังดูเหมือนจะง่ายใช่ไหม
ครับ? แค่ทำตามที่พระเจ้าบอกก็จบ ไม่ต้องคิดอะไรมาก แต่โซกราตีสเคยตั้ง
คำถามอมตะไว้ในบทสนทนา Euthyphro ว่า: 

"สิ่งที่ถูกต้องมันถูกเพราะพระเจ้าสั่ง หรือพระเจ้าสั่งเพราะมันถูกต้องอยู่
แล้ว?" 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ถ้ามันถูกเพราะพระเจ้าสั่ง: นั่นหมายความว่าศีลธรรมเป็นเรื่อง "ตามใจชอบ" 
(Arbitrary) ครับ หากวันหนึ่งพระเจ้าสั่งว่า "การทรมานลูกหมาเป็นเรื่องดี" 
ตามทฤษฎีนี้เราก็ต้องยอมรับว่ามันดี ซึ่งมันขัดกับสามัญสำนึกของเราอย่าง
รุนแรง 

ทางออกของศาสนิกชน: หลายคนมักแย้งว่า "พระเจ้าไม่มีวันสั่งให้ทรมานลูก
หมา เพราะพระเจ้าเป็นผู้ดีงาม" แต่อาจารย์ต้องบอกว่า นี่ไม่ใช่การปกป้อง 
DCT ครับ แต่เป็นการยอมรับว่า "ความดีงาม" มีตัวตนอยู่ก่อนแล้ว และพระ
เจ้าแค่สั่งตามความดีนั้น ซึ่งนั่นคือการข้ามฝั่งไปเป็น Realism (สัจนิยม) 
เรียบร้อยแล้วครบั 

 

2. เมื่อ "สังคม" กลายเป็นผู้กำหนด: สัมพัทธนิยมทางศีลธรรม (Moral 
Relativism) 

สำหรับคนที่ไม่เชื่อในพระเจ้า หลายคนมักหันไปหา Moral Relativism ที่
บอกว่า "ถูก-ผิด ขึ้นอยู่กับสังคมหรือวัฒนธรรมนั้นๆ" แต่อาจารย์ขอบอกเลย
ว่าแนวคิดนี้คือ "หายนะทางจริยธรรม" ในหลายมิติครับ: 

 

ก. ความไร้เกณฑ์ที่ชัดเจน (Arbitrariness) 

เราจะนิยาม "สังคม" อย่างไร? ทำไมต้องเป็นวัฒนธรรม? ทำไมไม่เป็น "ชมรม
หมากรุก" หรือ "กลุ่มแก๊งมาเฟีย"? หากหัวหน้าแก๊งสั่งว่าการฆ่าคนคือเรื่องถูก



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ในสังคมของเขา เราจะเอาเกณฑ์ไหนไปคัดค้าน ในเมื่อ Relativism บอกวา่
ไม่มีเกณฑ์กลางที่อยู่เหนือข้อตกลงของกลุ่ม? 

 

ข. การยอมรับความรุนแรง (The Horror of Relativism) 

ถ้าศีลธรรมขึ้นอยู่กับสังคมเพียงอย่างเดียว: 

หากสังคมหนึ่งบอกว่าการเหยียดผิวเป็นเรื่องถูก มันก็ต้อง "ถูก" สำหรับสังคม
นั้น 

หากสังคมหนึ่งบอกว่าการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์เป็นเรื่องดี มันก็ต้อง "ดี" สำหรับเขา 
นี่คือเหตุผลที่นักปรัชญาส่วนใหญ่รับไม่ได้ เพราะมันทำให้การกระทำที่
เลวร้ายที่สุดในประวัติศาสตร์กลายเป็นเรื่องที่ "ยอมรับได้" เพียงแค่มีเสียง
ส่วนใหญ่เห็นชอบ 

 

3. การทำลายคุณค่าของ "ความอดทนอดกลัน้" (The Myth of 
Tolerance) 

หลายคนชอบ Relativism เพราะคิดว่ามันส่งเสริมการยอมรับความแตกต่าง 
(Tolerance) แต่นักศึกษาเชื่อมั้ยครับวา่ มันให้ผลตรงกันข้าม! 

Relativism บอกว่า "ความอดทน" จะดีก็ต่อเมื่อสังคมนั้นเห็นว่ามันดี 

ถ้าสังคมของเราสอนให้ "เกลียดชังและไม่ยอมรับความต่าง" ตามหลัก 
Relativism การไม่ยอมรับความต่างก็กลายเป็นเรื่องที่ "ถูกต้อง" ทันทีสำหรับ



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

เรา ดังนั้น ถ้าเราอยากส่งเสริมความอดทนอดกลั้นจริงๆ เราควรสนับสนุนมัน
ในฐานะ "คุณค่าสากล" (Objective Value) ไม่ใช่แค่เรื่องสมมติของกลุ่มครับ 

 

4. ปัญหาเรื่อง "นักปฏิรูปศีลธรรม" (The Moral Reformer’s 
Dilemma) 

นี่คือจุดที่น่าสนใจที่สุดครับ ลองนึกถึงบุคคลอย่าง มาร์ติน ลูเธอร์ คิง จูเนียร์ 
หรือ คานธี: 

ในตอนที่ท่านเหล่านี้ลุกขึ้นมาสู้กับกฎหมายที่เหยียดผิวหรือการกดขี่ ท่านทำ
ในส่ิงที่ "ผิด" ต่อบรรทัดฐานสังคมในขณะนั้น 

ถ้าเราเป็นพวก Relativist เราต้องเรียกท่านเหล่านี้ว่า "คนทำผิดศีลธรรม" 
เพราะท่านไปต่อต้านสิ่งที่สังคมส่วนใหญ่ในตอนนั้นบอกว่าถูก 

และเราจะไม่มีวันพูดได้เลยว่า "สังคมเราพัฒนาขึ้น" เพราะ Relativism ไม่มี
เกณฑ์กลางให้เปรียบเทียบว่า "จุดที่ขจัดความเหยียดผิว" ดีกว่า "จุดที่มีการ
เหยียดผิว" อย่างไร มันก็แค่ "เปลี่ยนไป" ตามใจคนในยุคนั้นเฉยๆ 

 

สรุปจากอาจารย ์

นักศึกษาจะเห็นว่า การฝาก "ความถูก-ผิด" ไว้กับอำนาจของใครคนใดคน
หนึ่ง (ไม่ว่าจะเป็นพระเจ้าหรือเสียงส่วนใหญ่) มักจะนำไปสู่ความไม่
สมเหตุสมผลและอันตรายเสมอครับ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ถ้าวันหนึ่งเพื่อนในห้องส่วนใหญ่โหวตว่า "การขโมยปากกา
เพื่อนในห้องไม่ผิด" นักศึกษาจะยอมรับกฎนั้นในฐานะความจริงทางศีลธรรม 
(แบบ Relativism) หรือนักศึกษาจะยังรู้สึกว่า "มันมีบางอย่างที่ผิดอยู่ดี" 
(แบบ Realism)? ลองตรองดูนะครับ! 

ในคาบหน้า เราจะมาดูว่าถ้าเราไม่เชื่อทั้งพระเจ้าและไม่เชื่อทั้งสังคม แต่เชื่อ
ใน "ความรู้สึก" (Subjectivism) เราจะเจอปัญหาอะไรอีกไหม? เจอกันครับ! 

…………………………… 

 

Relativism and the Social Sciences 

The social sciences are in the business of trying to better 
understand and explain the diversity of cultural practices and 
world views. But in describing culturally based beliefs about what 
is right or wrong, they are not defending ethical claims about 
what is right or wrong. The social sciences are often concerned 
with what people in different cultures believe is right or wrong. 
And social scientists will often discuss a kind of descriptive 
cultural relativism in explaining how what is deemed good or bad 
in various cultures is relative to their respective values and 
traditions. But the question of what is good or bad remains a 
question for ethics. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

103 

Suspending judgment is methodologically important for 
understanding. This is just as true in philosophy as it is in 
sociology or anthropology. We suspend judgment at the stage of 
trying to understand a new view. Only once we have a clear 
understanding can we then turn to critical evaluation. The social 
sciences are out to understand cultural practices and 
perspectives and suspending judgment is essential to doing this 
well. So guarding against ethnocentrism is important when an 
anthropologist investigates cultures that are different from her 
own. But the methodological importance of suspending 
judgment for the sake of better understanding is not a permanent 
obstacle to critical evaluation of the moral points of view 
transmitted through culture. Ethics, unlike sociology or 
anthropology, is a fundamentally normative discipline. Its goal is 
to evaluate moral views and try to see which is most reasonable 
in light of the kinds of ethical evidence and argument we can 
uncover. Here we benefit from the social sciences and the 
understanding they produce of the moral perspectives of 
different cultures. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

When we take up ethics and critically evaluate moral opinions, 
we are moving beyond the suspension of judgment. In ethics our 
goal is to better understand which moral opinions are reasonable 
and which aren’t. But our ethical judgments are to be grounded 
on ethical reasons. It remains just as important that we avoid 
ethnocentrism in evaluating moral views. Criticizing a practice 
that is morally accepted in another culture because it is not in 
line with in our own culturally based values is simply a non-
starter as an argument in ethics. If we have some reason for 
thinking that an evaluation of a moral opinion is based on some 
culturally loaded value or bias, then to that degree we have a 
good reason to discredit that evaluation. 

Lots of people find societal Moral Relativism appealing as a 
means of conflict avoidance. It is a way for everyone to feel that 
they have things right. But, to engage in a bit of social science, 
relativism about morality seems plausible only in comfortably 
decadent cultures. Nobody buys Moral Relativism once someone 
starts shooting. When you don’t have the option of avoiding 
conflict, that there is a difference between just and unjust, right 
and wrong, is often too starkly apparent to ignore. Given this, we 
should worry that Moral Relativism as a means of conflict 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

avoidance is really a lazy and cowardly way for the comfortable 
and complacent to avoid addressing important issues. 

There should not be so much to fear in investigating ethical 
issues. When we sit down to formulate and evaluate ethical 
arguments, it’s not really about who is right or who gets to have 
their way. Like any other kind of inquiry, it’s really about looking 
into issues and trying to reason well. Rational inquiry done well 
doesn’t have to include unpleasant conflict, but it does hold out 
some hope for resolving conflicts reasonably. In ethics we put an 
argument for a view about what is right or wrong on the table 
and talk about the quality of the argument. Where the argument 
came from is not what is at issue at this point. Neither is who 
likes or dislikes the conclusion. All that is at issue is whether or 
not the premises of the argument should be accepted, and 
whether or not the conclusion follows from the premises. Making 
carefully reasoned judgments about ethical views is not the same 
thing as condemning or seeking recourse against those who hold 
them. Careful inquiry into what is good, right, or just is an 
essential precursor to 

104 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

effectively fighting for social justice. But in the context of inquiry, 
we are not joining the battle and to conflate these two activities 
is very likely to result in doing both of them badly. Philosophy is 
only concerned with whether or not good reasons can be given 
for accepting or rejecting positions and opinions. Free and open 
inquiry, inquiry that employs as many diverse perspectives as 
possible, provides the only method we have for identifying and 
filtering out culturally based biases. Bringing a righteous battle to 
inquiry can only silence voices whose inclusion would be 
valuable. 

For yet another compelling line of argument against Moral 
Relativism, see Paul Boghossian’s piece, “The Maze of Moral 
Relativism.” Boghossian argues that attempts to relativize 
morality undermine the normativity of moral beliefs altogether 
and so ultimately collapse into nihilism, the view that nothing 
matters, nothing is good. If you prefer to listen, here’s a 
Philosophy Bites podcast in which Boghossian explains his line of 
argument. 

If ethics is a matter of authority as both DCT and Moral Relativism 
would have it, then there is no inquiry to engage in beyond 
figuring out what the relevant authority says. This would make 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ethics a singularly boring topic to look into. But we will find quite 
a few interesting things to say about plausible normative ethical 
theories. So we might take our inquiry into normative ethics in 
the next chapter to constitute one further argument against 
conventionalist approaches to ethics. Ethics just isn’t as dull as 
conventionalism would have it. Before we get there, we need to 
address subjectivism, the view that there are no ethical truths, or 
no ethical properties. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้เราจะมาคุยกันในหัวข้อที่น่าสนใจมาก คือ
การแยกแยะระหว่าง "สังคมศาสตร์" กับ "ปรัชญาจริยศาสตร์" หลายคนมัก
สับสนและนำแนวคิด "สัมพัทธนิยม" (Relativism) จากวิชามานุษยวิทยามา
เหมาเข่งใช้ในทางจริยธรรม วันนี้อาจารย์จะมาไขข้อข้องใจครับ 

 

1. การบรรยาย (Descriptive) vs การกำหนดบรรทัดฐาน (Normative) 

ก่อนอื่นเราต้องเข้าใจ "บทบาท" ที่ต่างกันของสองศาสตร์นี้ครับ: 

สังคมศาสตร์ (มานุษยวิทยา/สังคมวิทยา): มีหน้าที่ "อธิบาย" (Describe) ว่า
คนในแต่ละวัฒนธรรมเชื่อเรื่องถูก-ผิดอย่างไร เขาใช้ "สัมพัทธนิยมทาง
วัฒนธรรมเชิงพรรณนา" (Descriptive Cultural Relativism) เพื่อทำความ
เข้าใจโดยไม่เอาตัวเองเป็นศูนย์กลาง (Ethnocentrism) ซึ่งเป็นวิธีวิทยาที่
ถูกต้องในการเก็บข้อมูล 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

 

จริยศาสตร์ (Ethics): เป็นวิชาเชิง "บรรทัดฐาน" (Normative) คือเราไม่ได้
ถามว่า "คนกลุ่มนั้นเชื่อว่าอะไรดี" แต่เราถามว่า "สิ่งที่เขาเชื่อนั้นน่ะ มัน
สมเหตุสมผลหรือดีจริงๆ หรือเปล่า?" 

เปรียบเทียบ: นักมานุษยวิทยาเหมือนคนวาดแผนที่ที่ต้องวาดตามจริง (คน
เชื่อแบบนี้) แต่นักปรัชญาเหมือนคนวางแผนการเดินทางที่ต้องถามว่า 
"เส้นทางนี้มันปลอดภัยและควรไปจริงไหม?" 

 

2. กับดักของ "การงดเว้นการตัดสนิ" 

ในการทำวิจัย สังคมศาสตร์ต้อง "งดเว้นการตัดสิน" (Suspending 
Judgment) เพื่อให้เข้าใจวัฒนธรรมอ่ืนอย่างถ่องแท้ แต่นักศึกษาต้องระวัง
นะครับ: การงดเว้นการตัดสินชั่วคราวเพื่อทำความเข้าใจ ไม่ใช่การเลิกตัดสิน
ถาวร 

เมื่อเราเข้าใจเหตุผลของเขาแล้ว ขั้นต่อไปในทางปรัชญาคือการ "ประเมิน
อย่างวิพากษ์" (Critical Evaluation) โดยใช้เหตุผลสากล ไม่ใช่ใช้แค่อคติทาง
วัฒนธรรมของเราไปด่าเขา การด่าคนอื่นเพียงเพราะเขาไม่เหมือนเรา 
(Ethnocentrism) ไม่ใช่ข้อโต้แย้งทางปรัชญา แต่การวิเคราะห์ว่าข้ออ้างของ
เขาตัง้อยู่บนหลักการที่สมเหตุสมผลหรือไม่ นั่นคือจริยศาสตร์ครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

3. สัมพัทธนิยม: วิธีแก้ปัญหาความขัดแย้งแบบ "ขี้ขลาด"? 

ข้อความนี้ให้ความเห็นที่แสบสันมากครับ เขาบอกว่าคนเรามักชอบ Moral 
Relativism (บอกว่าถูก-ผิดแล้วแต่คน/สังคม) เพราะมันเป็นวิธี "เลี่ยงความ
ขัดแย้ง" ที่ง่ายที่สุด ทุกคนจะได้รู้สึกว่าตัวเองถูกกันหมด 

แต่ความจริงคืออะไรครับ? 

Relativism จะดูน่าเชื่อถือก็ต่อเมื่อเราอยู่ในสังคมที่ "สุขสบายและฟุ้งเฟ้อ" 
(Decadent cultures) เท่านั้น 

"ไม่มีใครเชื่อเรื่องสัมพัทธนิยมหรอก เมื่อมีคนเริ่มล่ันไกปืน" เมื่อถึงจุดที่เกิด
ความอยุติธรรมจริงๆ หรือเกิดสงคราม ความแตกต่างระหว่าง "ความ
ยุติธรรม" และ "ความอธรรม" จะชัดเจนจนเราไม่อาจแกล้งทำเป็นมองไม่เห็น
ได ้

ดังนั้น การบอกว่า "แล้วแต่ใครจะคิด" บ่อยครั้งจึงเป็นเพียงความ "เกียจคร้าน
และขี้ขลาด" ของคนที่อยู่อย่างสบายและไม่อยากเผชิญหน้ากับความจริงที่
ยากลำบาก 

 

4. การสืบเสาะทางเหตุผล (Rational Inquiry) 

การวิพากษ์วิจารณ์จริยธรรมไม่ใช่การด่าทอหรือการไปตัดสินตัวบุคคลครับ 
แต่มันคือการ "ตรวจสอบคุณภาพของข้อโต้แย้ง" (Arguments): 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ไม่เน้นที่มา: ไม่สำคัญว่าใครเป็นคนพูด หรือเป็นวัฒนธรรมไหน 

เน้นตรรกะ: ข้ออ้าง (Premises) เป็นจริงไหม? และข้อสรุป (Conclusion) 
สมเหตุสมผลตามข้ออ้างนั้นหรือไม่? 

ความหลากหลายคืออาวุธ: การรับฟังมุมมองที่หลากหลาย (Diverse 
perspectives) คือวิธีเดียวที่จะช่วย "กรอง" อคติทางวัฒนธรรมออกไปได้ 

 

สรุปจากอาจารย ์

หากเราเชื่อตาม Relativism จริยศาสตร์จะกลายเป็นวิชาที่ "น่าเบื่อที่สุดใน
โลก" เพราะเราไม่ต้องทำอะไรเลยนอกจากไปดูว่า "ผู้มีอำนาจในสังคมนั้นสั่ง
ว่าอะไร" แล้วก็จบ แต่ความจริงคือจริยศาสตร์สนุกและท้าทายกว่านั้น เพราะ
เรากำลังพยายามสืบเสาะหาความจริงที่ลึกซึ้งกว่าแค่คำสั่งของใครคนใดคน
หนึ่งครับ 

นักศึกษาครับ... ถ้าเรายอมรับว่า "ไม่มีถูกไม่มีผิดที่แท้จริง" (Relativism) เรา
จะยังมีอำนาจทางเหตุผลอะไรไปต่อสู้กับ "ความอยุติธรรม" ที่เกิดขึ้นในโลก
ได้อีกไหมครับ? หรือว่าเราต้องยอมรับไปเฉยๆ เพราะมันคือ 'ความถูกต้อง' 
ในมุมของเขา? 

ก่อนจะขึ้นบทใหม่เรื่องทฤษฎีจริยธรรม เราจะไปดูคู่ต่อสู้รายสุดท้ายในระดับ 
Meta-ethics นั่นคือ "อัตวิสัยนิยม" (Subjectivism) หรือความเชื่อที่ว่า 
"ความจริงทางศีลธรรมไม่มีอยู่จริง" มีใครมีคำถามเรื่องความต่างของ
สังคมศาสตร์กับปรัชญาไหมครับ? เชิญครับ! 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

....................... 

Against subjectivism Here, I want to discuss just one consideration 
that I think speaks for a realist view of ethics over the subjectivist 
view. We seem to reason about ethics quite a lot. We don’t just 
express ethical sentiments, but we incorporate ethical 
expressions into complicated strings of expressions that look an 
awful lot like arguments. People who think the death penalty is 
wrong don’t just say “The death penalty is wrong.” Sometimes 
at least, they also say things like, “The death penalty is wrong 
because it involves the killing of a person and it’s wrong to kill a 
person.” It certainly seems like what is offered here is an 
argument. And we commonly evaluate such expressions as if 
they were arguments. But if the subjectivist is right, then whatever 
the opponent of the death penalty offers with this expression, it 
isn’t an argument. That’s because, as we learned in Chapter 2, 
an argument consists of a series of claims that admit of truth or 
falsity. In order to be a part of an argument (in order to be a 
premise or a conclusion) a sentence has to be a statement that 
makes some claim about how things are (and therefore is capable 
of being true or false). But the subjectivist who follows Hume in 
taking moral sentences like “murder is wrong” to be mere 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

expressions of sentiment, equivalent in this case to “Boo, 
murder!” denies that such sentences make claims that admit of 
truth or falsity. Subjectivism would thus have it that the apparent 
line of reasoning against the death penalty mentioned above 
should really be taken to express something like this: 

105 

1. The death penalty is the killing of a person. 

2. Boo, killing persons. 

3. So, boo the death penalty. 

Whatever this is, it is not an argument and we have no means of 
evaluating it as a good reason or a bad reason. Remember that 
ethics is normative. Our sentiments may guide our own behavior. 
But if they are to guide policy or the sentiments and behaviors 
of others, we would need to provide some reason for thinking 
our sentiments are relevant to what policies we should adopt. 
But this would require a normative ethical claim of some sort 
and subjectivism denies that there are such things. So, ethical 
subjectivism has a hard time explaining the role of reasoning in 
our ethical behavior. I think this affords a cogent inference to the 
best explanation in favor of a realist ethical theory. The best 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

explanation for our apparent ability to reason about ethical 
matters is that there are ethical claims and they can be evaluated 
as more or less reasonable in the standard way, by evaluating 
arguments that are made up of claims that can be true or false. 

At the very least, the subjectivist owes us an adequate alternative 
story about what we are doing in our ethical discourse if we are 
not offering and evaluating arguments and it is not at all clear 
how the subjectivist might accomplish this. Whatever account of 
our seemingly reasonable ethical discourse is offered, it would 
seem to open a path to doing normative ethics. Subjectivism 
doesn’t on its own settle any questions about how we should 
live or what we should do. Nor does it take those issues off the 
table. Robust normative ethics, where this is understood to be 
about ethical sentiments rather than facts outside of us, remains 
an open possibility. Ethical subjectivism is not nihilism. It leaves 
open the possibility of normative ethics built on a foundation of 
what matters to us. This seems to be how Hume understood it. 
He was not concerned about ethical subjectivism leading to 
social collapse, anarchy, or nihilism because he thought we had 
more or less the same capacities for moral feeling. Even when 
we disagree about ethical matters, our indignation or approbation 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

usually makes sense even to those who disagree. It would be 
worth noting here that much of Hume’s writing appears to be 
straightforward applied normative ethics as you will find in his 
Essays, Moral and Political. Hume, at any rate, found no 
contradiction between subjectivism as a meta-ethical view and 
robustly endorsing some applied ethical positions while rejecting 
others. 

Ethical Realism 

In the next chapter we will be looking at normative ethical 
theories. We will start with two standard theories of right action: 
Kantian respect for persons and Utilitarianism. You will recall that 
realist ethical theories take there to be ethical truths and take 
their truth to be based on something other than somebody’s will 
or say so. What, then, could ground the truth of such theories? 
Both Utilitarianism and respect-for-persons theories can be 
understood as grounded in views about what has value, or what 
is good objectively. Utilitarianism is based on the idea that 
happiness is good. Of course we think happiness is good. But why 
should we think that happiness is objectively good, not just good 
to us? The Humean subjectivist might complain that we can’t 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

observe the goodness of happiness in any sort of objective way. 
It can’t be seen under a 

106 

microscope or measured with a happiness meter. Respect-for-
persons theory is based on the idea that people have intrinsic 
moral worth, or, as Kant puts it, dignity. But likewise, we have no 
scientifically credible dignity detector. 

Under the sway of Empiricism, many thoughtful people have 
doubted that there is any objective value that could ground 
substantive normative moral theories like Utilitarianism or 
respect for persons. In this text we have encountered not just 
Hume, but the broad empiricist movement of Logical Positivism. 
There remain quite a few subjectivists among prominent 
contemporary philosophers. And we’ve also seen a number of 
intermediate views between subjectivism and realism (still 
rejecting conventionalism) developed in recent years. Too keep 
things simple, we have restricted our attention to more robust 
forms of subjectivism and we will do the same for realism. 

It seems that we lack scientific evidence for objective value. But 
while we are appealing to science as the gold standard of 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

epistemic respectability, we should note that many of the most 
fundamental concepts in science refer to basic forces that are 
not themselves directly observable. Physicists tell us that the 
protons and neutrons in the nucleus of an atom hold together 
thanks to a nuclear force, yet no one has directly observed this 
force. What scientists do observe are the effects of the force. For 
instance, we can observe the effects of the tremendous amounts 
of energy released when the force binding protons and neutrons 
together is overcome in a nuclear fission reaction. Our reason for 
believing in this nuclear force is that it provides the best 
explanation for many of the things we do experience. So, the fact 
that goodness itself is not empirically observable doesn’t make 
it any less respectable as a theoretical posit than the 
fundamental forces of physics. 

Part of our experience is moral. We feel indignation when we are 
cheated. We feel warm moral approval at acts of generosity and 
compassion. Perhaps the best explanation for this aspect of our 
experience is that we have a moral sense, a recognition of the 
goodness of some things and the badness of others. Philosophers 
speak of moral intuitions in reference to this sense of the 
goodness or badness of things. And ethicists routinely appeal to 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

moral intuitions as a kind of evidence that can weigh in favor of 
or against an ethical theory. Like the evidence of the senses, our 
moral intuitions can get things wrong. Moral intuitions can even 
be badly distorted due to personal or cultural biases of one sort 
or another. Sometimes theoretical insights reveal this. We are 
always looking for ways to make the evidence cohere with our 
theories. This is how we make sense of things. But we have 
assorted options in doing so. When the evidence of our moral 
intuitions conflicts with broader ethical theory, sometimes we 
question the evidence and sometimes we question the theory. 
Following our discussion of Kuhn in the philosophy of science 
chapter, it should be clear that things are not so different in 
science. 

Questions about how we can know what is good or what is right 
are questions for moral epistemology. We won’t be directly 
concerned with these as we examine Utilitarianism and the ethics 
of respect for persons. But the suggestion here is that the 
justification for fundamental 

107 

ethical principles will be a kind of inference to the best 
explanation. We have strong grounds for accepting a general 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

normative ethical view if that view explains the preponderance 
of our assorted ethical intuitions. We might also hope the best 
normative ethical view will serve as an effective corrective to our 
occasional wayward moral intuition. 

The aim of this chapter has been to prepare us for an inquiry into 
normative ethical theory. It should now be clear why taking 
ethical inquiry seriously requires disabusing ourselves of the 
popular attraction of conventionalist theories like Moral 
Relativism and DCT. Subjectivism remains a contender as a meta-
ethical position, but not an obstacle to inquiry in normative 
ethics. We can now proceed to inquire and reason about 
normative ethical principles. Subjectivists can interpret this 
activity as they see fit. We will take up arguments and objections 
as usual and try to see where they lead. 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน วันนี้อาจารย์จะพาทุกคนมาปิดท้ายบทเรื่อง 
อภิจริยศาสตร์ (Meta-ethics) ด้วยการถกเถียงที่เข้มข้นที่สุด นั่นคือการ
เผชิญหน้ากันระหว่าง "อัตวิสัยนิยม" (Subjectivism) และ "สัจนิยม" 
(Realism) ครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

ที่ผ่านมาเรา "คว่ำ" แนวคิดจารีตนิยม (Conventionalism) ไปแล้ว เพราะ
มันทำให้ศีลธรรมดูเอาแน่เอานอนไม่ได้ตามใจผู้มีอำนาจ ทีนี้เราจะเหลือคู่ชก
สองคนสุดท้ายครับ 

 

1. การโต้แย้งอัตวิสัยนิยม (Against Subjectivism) 

นักศึกษาจำได้ไหมครับว่าพวก Subjectivist (เช่น ฮูม) บอกว่า คำพูดอย่าง 
"การฆ่าคนมันผิด" มีค่าเท่ากับคำอุทานว่า "ยี้! การฆ่าคน" (Boo, murder!) 
เท่านั้น แต่นี่คือจุดที่อาจารย์มองว่าเป็นปัญหาใหญ่ครับ 

ปัญหาเรื่องการใช้เหตุผล (The Problem of Reasoning): ในชีวิตจริง เรา
ไม่ได้แค่อุทานออกมา แต่เรา "ใช้เหตุผล" ถกเถียงกันครับ เช่น: 

การโทษประหารคือการฆ่าคน 

การฆ่าคนเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง 

ดังนั้น การโทษประหารจึงเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง 

ถ้าทฤษฎี Subjectivism เป็นจริง สิ่งที่เราพูดข้างบนนี้ "ไมใ่ช่การอ้างเหตุผล" 
เลยครับ แต่มันจะเป็นแค่การเอาความรู้สึกมาเรียงต่อกันว่า: 

การโทษประหารคือการฆ่าคน 

ยี้! การฆ่าคน 

ดังนั้น ยี้! การโทษประหาร 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาจะเห็นว่า "ยี้!" มันไม่ใช่ข้ออ้างที่พิสูจน์ได้ว่าจริงหรือเท็จ ดังนั้นมันจึง
สร้าง "เหตุผล" ไม่ได้เลย หากเราเชื่อแบบ Subjectivism เราจะอธิบายไม่ได้
เลยว่าทำไมมนุษย์ถงึต้องมานั่งเถียงเรื่องนโยบายสาธารณะหรือศีลธรรมกัน
อย่างเอาเป็นเอาตายด้วยเหตุผล 

 

2. สัจนิยมทางจริยธรรม (Ethical Realism): ความดีที่มองไม่เห็น 

ฝั่ง Realism เชื่อว่าความจริงทางศีลธรรมมีอยู่จริง แต่ปัญหาคือเรามองไม่
เห็นมันด้วยตาเปล่าครับ พวกกลุ่มประสบการณ์นิยม (Empiricists) มักจะ
บ่นว่า "ความดีมันอยู่ตรงไหน? ส่องกล้องจุลทรรศน์ก็ไม่เห็น วัดด้วยมิเตอร์ก็
ไม่ได้" 

อาจารย์อยากให้เราลองดู "วิทยาศาสตร์" เป็นตัวอย่างครับ: 

นักฟิสิกส์บอกว่ามี "แรงนิวเคลียร์" ที่ยึดโปรตอนกับนิวตรอนไว้ด้วยกัน 

ถามว่ามีใครเคยเห็น "ตัวแรง" นี้จริงๆ ไหม? คำตอบคือ ไม่เคยครับ! 

แต่เราเชื่อว่ามันมีอยู่ เพราะมันเป็น "คำอธิบายที่ดีที่สุด" (Inference to the 
Best Explanation) ต่อปรากฏการณ์ที่เราเห็น (เช่น พลังงานมหาศาลที่ถูก
ปล่อยออกมาตอนนิวเคลียร์ฟิสชัน) 

จริยศาสตร์ก็เหมือนกันครับ เรามีความรู้สึกผิดชอบชั่วดี เรามีความขุ่นเคือง
เมื่อโดนโกง และมีความชื่นชมเมื่อเห็นความเสียสละ คำอธิบายที่ดีที่สุดว่า 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

"ทำไมเราถึงรู้สึกแบบนี้" ก็คือ "มนุษยม์ีประสาทสัมผัสทางศีลธรรม (Moral 
Sense)" ที่ตอบสนองต่อความดีและความชั่วที่มีอยู่จริงนั่นเอง 

 

3. บทสรุปก่อนขึ้นเรื่อง "เกณฑ์ตัดสินความดี" 

ไม่ว่านักศึกษาจะเชื่อฝ่ัง Subjectivism หรือ Realism สิ่งหนึ่งที่อาจารย์
อยากย้ำคือ "เรายังต้องคุยเรื่องจริยศาสตร์ต่อไป" 

สำหรับ Subjectivist: การถกเถียงเรื่องศีลธรรมคือการสำรวจ "ความรู้สึก
ร่วม" ของมนุษย์ 

สำหรับ Realist: คือการสืบเสาะหา "ความจริง" ของโลก 

ก่อนที่เราจะไปต่อในบทหน้าเรื่อง "นอร์มาทีฟจริยศาสตร์" (Normative 
Ethics) เราต้องเลิกมองว่าศีลธรรมเป็นเรื่อง "แล้วแต่คนจะสั่ง" 
(Conventionalism) ให้ได้ก่อน เพื่อที่เราจะได้ใช้เหตุผลมาถกกันอย่าง
จริงจังในเรื่อง: 

ทฤษฎีประโยชน์นิยม (Utilitarianism): ความดีคือการทำให้คนมีความสุข
มากที่สุด 

ทฤษฎีจริยศาสตร์ของคานท์ (Kantian Ethics): ความดีคือการเคารพใน
ศักดิ์ศรีของความเปน็คน 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ถ้าความดีงามเหมือนกับ "แรงนิวเคลียร์" ที่เรามองไม่เห็นแต่
รับรู้ผลของมันได้ นักศึกษาคดิว่าในชีวิตของนักศึกษา อะไรคือ 
"ปรากฏการณ์" ที่ยืนยันได้ดีที่สุดว่า 'ความด'ี มีอยู่จริงในโลกใบนี้ครับ? 

ในบทหน้า เราจะเริ่มลงมือ "คำนวณ" และ "ใช้กฎเหล็ก" ตัดสินการกระทำกัน
ครับ เตรียมตัวให้พร้อม เจอกันคาบหน้าครับ! 

.............................. 

 

Review and Discussion Questions 

1. Explain the difference between meta-ethics, normative ethics, 
and applied ethics. Try to identify some issues and questions 
belonging to each. 

2. What does it mean to say that ethics is normative? 

3. What could it mean to say that there are ethical truths? 

4. Explain the difference between ethical realism, relativism, and 
subjectivism. 

5. Explain DCT and the problem arbitrariness presents for it. What 
better alternative meta-ethical view is open to religious 
believers? 

6. Explain what Moral Relativism says. 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

7. How does arbitrariness present a problem for Moral Relativism? 

8. Why does Moral Relativism fail to support the idea of tolerance 
and respect for diverse people and opinions? 

9. Explain the problem of moral change or progress for Moral 
Relativism. 

10. Explain the moral reformers’ dilemma as an argument against 
Moral Relativism. 

11. What difficulty does subjectivism face in explaining apparent 
moral reasoning? 

12. Explain the argument for ethical realism offered by this 
chapter as a whole. 

 

สวัสดีครับนักศึกษาทุกคน เพื่อเป็นการเตรียมตัวก่อนที่เราจะก้าวข้ามจาก
เรื่องทฤษฎีพื้นฐาน (Meta-ethics) ไปสู่เกณฑ์การตัดสินความดีงามในบท
หน้า อาจารย์ได้สรุปคำถามทบทวนบทเรียนเพื่อเช็กความเข้าใจของพวกเรา
ไว้ดังนี้ครับ 

คำถามทบทวนและอภิปราย (Review and Discussion Questions) 

การจำแนกระดับของจริยศาสตร์ 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

1. จงอธิบายความแตกต่างระหว่าง อภิจริยศาสตร์ (Meta-ethics), นอร์
มาทีฟจริยศาสตร์ (Normative ethics) และ จริยศาสตร์ประยุกต์ 
(Applied ethics) พร้อมลองระบุประเด็นหรือคำถามที่จัดอยู่ในแต่ละ
กลุ่ม 

2. การกล่าวว่า "จริยศาสตร์เป็นวิชาเชิง บรรทัดฐาน (Normative)" 
หมายความว่าอย่างไร? 

3. การกล่าวว่า "มีความจริงทางจริยธรรม (Ethical truths) ดำรงอยู่" 
หมายถึงอะไรได้บ้าง? 

ทัศนะพื้นฐานทางอภิจริยศาสตร์ 

4. จงอธิบายความแตกต่างระหว่าง สัจนิยม (Realism), สัมพัทธนิยม 
(Relativism) และ อัตวิสัยนิยม (Subjectivism) 

การวิพากษ์จารีตนิยม (Against Conventionalism) 

5. จงอธิบาย ทฤษฎีเทวโองการ (Divine Command Theory - DCT) 
และปัญหาเรื่อง "ความตามใจชอบ" (Arbitrariness) ที่เกิดขึ้นกับทฤษฎี
นี้ และมีทัศนะทางอภิจริยศาสตร์แบบอื่นใดที่ดีกว่าซึ่งผู้มีความเชื่อทาง
ศาสนาสามารถเลือกใช้ได้? 

6. สัมพัทธนิยมทางศีลธรรม (Moral Relativism) กล่าวว่าอย่างไร? 
7. ปัญหาเรื่อง "ความตามใจชอบ" (Arbitrariness) เป็นอุปสรรคต่อ

สัมพัทธนิยมทางศีลธรรมอย่างไร? 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

8. ทำไมสัมพัทธนิยมทางศีลธรรมถึง ล้มเหลว ในการสนับสนุนแนวคิด
เรื่องความอดทนอดกลั้น (Tolerance) และการเคารพในความคิดเห็น
ที่หลากหลาย? 

9. จงอธิบายปัญหาเรื่อง "การเปลี่ยนแปลงหรือความก้าวหน้าทาง
ศีลธรรม" ที่ส่งผลกระทบต่อแนวคิดสัมพัทธนิยมทางศีลธรรม 

10. จงอธิบาย "ภาวะกลืนไม่เข้าคายไม่ออกของนักปฏิรูปศีลธรรม" 
(Moral reformers’ dilemma) ในฐานะท่ีเป็นข้อโต้แย้งต่อสัมพัทธ
นิยมทางศีลธรรม 

การวิพากษ์อัตวิสัยนิยมและการสนับสนุนสัจนิยม 

11. อัตวิสัยนิยม (Subjectivism) เผชิญกบัความยากลำบากอย่างไร
ในการอธิบายเรื่อง การให้เหตุผลทางศีลธรรม ที่เราพบเห็นกันทั่วไป? 

12. จงอธิบายข้อโต้แย้งเพื่อสนับสนุน สัจนิยมทางจริยธรรม (Ethical 
realism) ตามที่เนื้อหาในบทนี้ได้นำเสนอไว้ในภาพรวม 

 

สรุปส่งท้ายจากอาจารย์ 

คำถามเหล่านี้จะช่วยให้นักศึกษาเห็นว่า ทำไมเราถึงไม่ควรด่วนสรุปว่า 
"ความดีเลวเป็นเรื่องแล้วแต่คนจะคิด" หรือ "แล้วแต่สังคมจะสั่ง" เพราะหาก
เรายอมรับแบบนั้น เราจะไม่สามารถใช้เหตุผลเพื่อสร้างโลกที่ดีขึ้นได้เลยครับ 

 



  ปรชัญาเบือ้งตน้ แปลโดย พระมหาสรุเพชร วชิรญาโณ วิทยาลยัสงฆน์ครพนม 

 

นักศึกษาครับ... ในบรรดาข้อโต้แย้งทั้งหมดที่อาจารย์แปลให้ฟัง มีข้อไหนที่
นักศึกษารู้สึกว่า "ฟังแล้วยังขัดใจ" หรืออยากให้ยกตัวอย่างสถานการณ์ใน
สังคมไทยมาประกอบเพิ่มเติมไหมครับ? บอกอาจารย์ได้เลยนะ! 

............................. 


